
TRADYCYJNY 
MSZAŁ RZYMSKI 
Opracowania Międzynarodowej Federacji Una Voce

Tom 1



TRADYCYJNY 
MSZAŁ RZYMSKI 

Opracowania 
Międzynarodowej Federacji 

Una Voce

Tom 1



Tradycyjny Mszał Rzymski. 
Opracowania Międzynarodowej Federacji Una Voce. Tom 1.

Tytuł oryginału angielskiego: 
The FIUV Position Papers on the 1962 Missal 

Pierwsze wydanie angielskie zawiera Positio nr 1–13.

Redaktor wersji angielskiej: 
dr Joseph Shaw

Komentarze do wersji angielskiej można wysyłać na adres e-mail: 
positio@fiuv.org

Tłumaczenia z języka angielskiego: 
Krzysztof Postek (Positio 1, 2, 3, 4, 6, 9, 10), Andrzej Skurdo (Positio 5, 7, 8)

Redakcja językowa i korekta: dr Dominika Krupińska, Andrzej Skurdo

Adiustacja: 
Robert Włodarczyk, Marcin Gola

Komentarze do polskiego tłumaczenia można wysyłać na adres e-mail: 
uvp@unavocepolonia.pl

Pierwotną wersją jest publikacja elektroniczna dostępna pod adresem: 
http://www.unacum.pl/p/positio.html

Seria: 
Opracowania Stowarzyszenia UVP nr 1.

Wersja 1.0

© FIUV Fœderatio Internationalis Una Voce 

© Tłumaczenie na język polski: 
Stowarzyszenie Una Voce Polonia. Warszawa 2014. 

Zezwala się na kopiowanie, dystrybucję, wyświetlanie i użytkowanie dzieła i wszelkich 
jego pochodnych pod warunkiem umieszczenia informacji o twórcy. 

Zezwala się na kopiowanie, dystrybucję, wyświetlanie i użytkowanie dzieła i wszelkich 
jego pochodnych tylko w celach niekomercyjnych.



3

SPIS TREŚCI 

Wprowadzenie� 5

Positio1: Służba mężczyzn i chłopców przy ołtarzu� 9

Positio 2: Pobożność liturgiczna i uczestnictwo� 15

Positio 3: Sposób przyjmowania Komunii Świętej� 23

Positio 4: Orientacja liturgiczna� 31

Positio 5: Stosowanie Wulgaty i dawnych Psałterzy łacińskich� 39

Positio 6: Pluralizm liturgiczny i forma nadzwyczajna� 53

Positio 7: Łacina jako język liturgiczny� 63

Positio 8: Prefacje� 73

Positio 9: Cisza i niesłyszalność w formie nadzwyczajnej� 89

Positio 10: Post Eucharystyczny� 99





5

WPROWADZENIE 

Artykuły te zostały napisane z myślą o pobudzeniu i wzbogaceniu deba-
ty na temat Mszału z 1962 roku wśród katolików „przywiązanych do 

wcześniejszych tradycji liturgicznych” oraz innych osób zainteresowanych 
liturgiczną odnową Kościoła. Nie mają one na celu osobistej ani moralnej 
krytyki tych ludzi, którzy obecnie przyjmują lub wspierają krytykowane re-
formy, bądź czynili to w przeszłości. Przy opracowywaniu niniejszych artyku-
łów przyjęliśmy robocze założenie, że chociaż nasi współbracia-katolicy dzia-
łają w dobrej wierze, to ożywiona i wsparta solidnymi argumentami debata 
jest konieczna, jeśli inni ludzie działający w dobrej wierze mają także działać  
w świetle właściwego rozumienia rzeczy.

Nie jest celem tych opracowań bezpośrednie komentowanie Novus Ordo 
Missae promulgowanego w 1970 roku. Mówiąc o tym, czym są „wcześniejsze 
tradycje liturgiczne” i co je czyni „skarbem dla Kościoła” (wyrażenie papieża  
Benedykta XVI), nie uważamy, że w jakikolwiek sposób postępujemy nielojal-
nie w stosunku do Ojca Świętego lub autorytetu Stolicy Apostolskiej. Innym 
pozostawiamy tworzenie rozważań popierających Mszał z 1970 roku, który 
w przewidywalnej przyszłości będzie istniał obok starszego Mszału i tworzył 
wspólnie z nim dwie formy rytu rzymskiego.

Autorzy niniejszych opracowań pozostają anonimowi, jako że są one dziełem 
więcej niż jednej osoby; poza tym chcielibyśmy, aby oceniano je na podstawie 
ich zawartości, a nie nazwisk ich autorów.



6

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

Nie jest naszym zamiarem wikłanie się w polemikę wokół kwestii omawianych 
w tych opracowaniach; natomiast przemyślany wkład w debatę jest mile widzia-
ny. Będzie on systematycznie uwzględniany przy dalszym analizowaniu tych 
kwestii. Za punkt wyjścia chcielibyśmy przyjąć kanon 212 § 3 Kodeksu prawa 
kanonicznego z 1983 roku, który mówi o wiernych świeckich:

Stosownie do posiadanej wiedzy, kompetencji i zdolności, jakie posia-
dają, przysługuje im prawo, a niekiedy nawet obowiązek wyjawiania 
swojego zdania świętym pasterzom w sprawach dotyczących dobra 
Kościoła, oraz — zachowując nienaruszalność wiary i obyczajów, 
szacunek wobec pasterzy, biorąc pod uwagę wspólny pożytek i god-
ność osoby — podawania go do wiadomości innym wiernym.

Ażeby uniknąć możliwych nieporozumień w związku z tym cyklem opracowań, 
określamy następujące trzy zasady:

1.	 Opracowania należy uważać za dotyczące rytu rzymskiego oraz historii  
i kultury kościelnej, wyrosłych wokół niego. Nie należy ich odbierać jako 
pobieżnej oceny — ani pośredniej, ani bezpośredniej — różnych tra-
dycji rytów wschodnich. To, co zostanie powiedziane, będzie się często 
odnosiło także do nierzymskich rytów Kościoła łacińskiego, lecz nie są 
one przedmiotem naszego zainteresowania.

2.	 W wypadku używania terminów takich jak forma „nadzwyczajna” lub 
„zwyczajna” nie jest naszą intencją formułowanie pozytywnej ani nega-
tywnej oceny zaistniałych dyskusji co do stosowności czy adekwatności 
tych czy innych terminów określających liturgię prezentowaną w Msza-
łach z 1962 i 1970 roku.

3.	 Odnosimy się w tych opracowaniach do dokumentów Soboru Waty-
kańskiego II, Katechizmu Kościoła Katolickiego i głównych dokumen-
tów składających się na nauczanie papieży od Pawła VI do Benedykta 
XVI, ponieważ w oczach Stolicy Apostolskiej oraz Episkopatu katolic-
kiego przedstawiają one najnowszy, aktualny standard przekazywania  
wiary Kościoła katolickiego. Czyniąc to, będziemy jednocześnie pamię-
tać o rezerwie, z jaką niektórzy katolicy przywiązani do nadzwyczajnej 



7

Wprowadzenie

formy rytu rzymskiego traktują zgodność tych dokumentów z tradycją 
doktrynalną reprezentowaną przez Magisterium przedsoborowe. Jeste-
śmy jednak dalecy od jakichkolwiek ostatecznych sądów na temat rela-
cji między Magisterium przed- i posoborowym, zwłaszcza że kwestia ta 
jest omawiana w pracach teologów takich jak Brunero Gherardini czy  
Romano Amerio i rozmowach doktrynalnych między Bractwem Ka-
płańskim św. Piusa X a Stolicą Apostolską. W pełni wierzymy, że poza 
pewnymi różnicami dotyczącymi stylu i terminologii nie ma żadnej 
sprzeczności między zapisami cytowanego przez nas, nowszego Magi-
sterium a zapisami Magisterium wcześniejszego.

Międzynarodowa Federacja Una Voce pokornie przedstawia osądowi Kościoła 
opinie zawarte w tych opracowaniach.

Leo Darroch, prezes, Fœderatio Internationalis Una Voce

Dr Joseph Shaw, moderator podkomitetu ds. liturgii i duchowości





9

1: Służba mężczyzn i chłopców przy ołtarzu

Streszczenie:

Tradycja mówiąca, że to mężczyźni i chłopcy, a nie kobiety, służą 
podczas Mszy, jest konkretnym przykładem „wcześniejszej tradycji 
liturgicznej”, o której wartości jako „skarbu Kościoła” mówił papież  
Benedykt XVI. Jej wartość polega zasadniczo na związku z jasno wyra-
żonym przez papieża św. Jana Pawła II nauczaniem Kościoła na temat 
komplementarności płci w ekonomii zbawienia; wiąże się ono ściśle  
z nauczaniem, że wyświęcanie kobiet na kapłanów jest niemożliwe.  
Kobiety doskonalej niż mężczyźni reprezentują Kościół jako Oblubie-
nicę; mężczyźni doskonalej niż kobiety reprezentują Chrystusa jako  
Oblubieńca, szczególnie w roli kapłana. Nauczanie to wyraża się nie tyl-
ko w wyświęcaniu mężczyzn, a nie kobiet na kapłanów, lecz także w tym, 
co najbliższe kapłaństwu – w służbie liturgicznej, będącej również wy-
łączną domeną mężczyzn. Rozróżnienie to zostaje wprowadzone przez 
utożsamienie prezbiterium kościoła z niebem, a odprawianej tam litur-
gii z przedsmakiem liturgii niebiańskiej, i nawy kościoła z ziemią jako 
miejscem pobytu Kościoła Walczącego. Z tych powodów praktyka mę-
skiej służby przy ołtarzu ma za zadanie wprowadzać, nauczać i wcielać 
w życie fundamentalną prawdę teologiczną zgodnie z zasadą lex orandi,  
lex credendi.

Wprowadzenie do serii

Instrukcja Universae Ecclesiae (2011) jasno wyraziła zasadę wynikającą już z motu 
proprio Summorum Pontificum (2007): Msze celebrowane zgodnie z Mszałem 
św. papieża Jana XXIII muszą być odprawiane zgodnie z prawem liturgicznym 
stosującym się do tegoż Mszału. Jest to logiczną konsekwencją wyrażonego przez 
Ojca Świętego w motu proprio zamiaru stworzenia w Kościele przestrzeni dla 
„wcześniejszej tradycji liturgicznej”: zarówno ze względu na katolików do niej 



Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

10

przywiązanych, jak i dlatego, że ma ona wartość sama w sobie. „Wcześniejsza tra-
dycja liturgiczna” posiada wiele cech, które na różne sposoby przyczyniają się do 
jej specjalnego charakteru i budują jej wartość dla Kościoła. Celem tych opraco-
wań jest wyeksponowanie tych cech, ich znaczenia, wzajemnych relacji i wkładu, 
jaki wnoszą one do wartości tradycji liturgicznej jako pewnej całości. Mamy na-
dzieję, że opisując je, zapoczątkujemy dyskusję, która stworzy bazę dla przyszłego 
rozwoju „Nadzwyczajne j Formy Rytu Rzymskiego”.

Służba mężczyzn i chłopców przy ołtarzu

1.	 Kwestia mężczyzn i chłopców, jako jedynych osób służących przy oł-
tarzu w Nadzwyczajnej Formie Rytu Rzymskiego (NF), jest dobrym 
punktem wyjścia dla tej serii opracowań, gdyż w tej kwestii autoryta-
tywnie wypowiedziała się już – na korzyść ścisłego obowiązywania re-
guł z 1962 roku – Papieska Komisja Ecclesia Dei. Jest również jasne, że 
pozwolenie na służenie kobiet do Mszy w formie zwyczajnej (FZ) ma 
formę nie tyle zalecanej polityki, ile przyzwolenia ze „specyficznych po-
wodów miejscowych” (jak się wyrażono w rozstrzygnięciu Kongregacji 
Kultu Bożego z 1994 roku)1. Kongregacja ta otwarcie mówi o „szlachet-
nej tradycji chłopców służących przy ołtarzu”, której naśladowanie jest 
„zawsze bardzo stosowne” (List, 27 lipca 2001 roku)2. Jest to wyraźny 
przykład tradycji charakterystycznej dla Mszału z 1962 roku (a także 
Mszału z 1970 roku w jego oryginalnym zamyśle), którą motu proprio 
chce zachować i pielęgnować.

2.	 Silne wsparcie dla „szlachetnej tradycji” wyłącznej służby mężczyzn  
i chłopców do Mszy świętej daje Kanon 44 zbioru z Laodycei, datujące-
go się na późny IV wiek, jak również niezliczone późniejsze dokumenty. 
Wartość tradycji nie wywodzi się wyłącznie z jej pradawności. Troska 
papieży i biskupów o zachowanie tej tradycji na przestrzeni wieków wy-
wodzi się z rozważań teologicznych i duszpasterskich.

1  Notitiae 30 (1994), s. 333–335.
2  Notitiae 37 (2001), s. 397–399.



Służba mężczyzn i chłopców przy ołtarzu

11

3.	 Względy duszpasterskie wspomniane przez Kongregację Kultu Bożego 
w obydwu zacytowanych dokumentach mówią, że ścisła współpraca 
służącego do Mszy z kapłanem w służbie Bożej często wspiera powo-
łania kapłańskie. Kongregacja uważa, że to źródło powołań mogłoby 
zostać naruszone wskutek przyjmowania kobiet do służby liturgicznej. 
Ten problem duszpasterski wywodzi się z zasady teologicznej, zgodnie 
z którą właściwie rozumiana świecka służba ołtarza zastępuje tradycyjne 
niższe święcenia akolitów; jest ona symbolicznie, a często także przyczy-
nowo, ściśle powiązana ze stanem duchownym.

4.	 Powody teologiczne wiążą się z niezmienną doktryną Kościoła głoszącą, 
że do kapłaństwa mogą być wyświęcani jedynie mężczyźni. Nauczanie 
to zostało podkreślone przez św. papieża Jana Pawła II (Mulieris digni-
tatem, 1988; Ordinatio sacerdotalis, 1994); opiera się ono na różnych  
i dopełniających się rolach płci w ekonomii zbawienia.

5.	 Już w liście apostolskim Mulieris dignitatem św. Jan Paweł II przypomina 
nam o zasadzie: „łaska nie przeocza nigdy natury, ani jej nie unicestwia, 
ale przeciwnie: udoskonala ją i uszlachetnia”3. Rola płci w Kościele zgod-
nie z zamysłem Bożym nie zostaje obalona, lecz to na niej buduje się  
i udoskonala komplementarność, której można dopatrzyć się w relacjach 
ludzkich, oraz specjalne charyzmaty każdej z płci4, bez względu na szkody 
poczynione przez grzech pierworodny5. Św. papież Jan Paweł II mówi o 
„naturalnie oblubieńczych predyspozycjach osobowości kobiecej”, które 
uosabiają się nie tylko w małżeństwie, lecz również w dziewictwie, jako 
formie samoofiarowania6. Bóg odnosi się do Kościoła jak Oblubieniec 
do Oblubienicy; analogię tę można odnaleźć zwłaszcza w rozdziale 5 
Listu do Efezjan oraz licznych fragmentach Starego Testamentu7.

3  Mulieris dignitatem, nr 5: „Sed gratia, seu Dei actio supernaturalis, numquam naturam 
excludit, quin immo eam perficit at nobilitat”.
4  Katechizm Kościoła Katolickiego nr 2333.
5  O grzechu pierworodnym zob. Mulieris dignitatem, nr 10.
6  Mulieris dignitatem, nr 20: „Natura proin ac sponsalis inclinatio ipsius personae feminae”.
7  Mulieris dignitatem, nr 23 wymienia księgi Ozeasza, Jeremiasza, Ezechiela i Izajasza.



Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

12

6.	 Dalej św. Jan Paweł II wyjaśnia, że w Kościele każda istota ludzka — 
mężczyzna czy kobieta — jest „Oblubienicą” w tym sensie, że akceptu-
je miłość Chrystusa Odkupiciela i poszukuje odpowiedzi na tę miłość  
w darze z samego lub samej siebie8.

7.	 Dlatego też w zwrocie św. Ambrożego9 cytowanym w konstytucji Lumen 
gentium10 i powtarzanym w Mulieris dignitatem11 błogosławiona Maryja 
Dziewica może być opisana jako „postać Kościoła”. Św. Jan Paweł II 
podsumowuje, że kobiety mają funkcję „prorocką” w Kościele tak dłu-
go, jak długo „manifestują tę prawdę” na temat relacji między Bogiem  
a Kościołem12. Ma to konsekwencje dla wiernych płci żeńskiej, mogą-
cych doskonale reprezentować Dziewiczą Oblubienicę, Kościół. Jak pi-
sał św. Jan Paweł II:

W tym wymiarze oblubieńczym, właściwym dla całego życia konse-
krowanego, zwłaszcza kobieta odnajduje swą tożsamość, odkrywając 
tu jak gdyby szczególny walor swej relacji z Chrystusem13.

Dalej możemy w związku z tym zauważyć, że konsekrowane dziewictwo 
jest powołaniem wyłącznie kobiecym.

8.	 Konsekwencją analogii Oblubieńca i Oblubienicy jest związek między 
duchownymi i christifideles oraz między prezbiterium i nawą kościoła. 
Odnośnie do pierwszego św. Jan Paweł II cytuje list apostolski Mulieris 
dignitatem w rozstrzygnięciu o niemożności wyświęcania kobiet na ka-
płanów14. Jeśli kobiety są zdolne bardziej reprezentować Kościół jako 

8  Mulieris dignitatem, nr 25.
9  Św. Ambroży, Expos. Lc. II, 7; PL 15, kol. 1555.
10  Lumen gentium, nr 63.
11  Mulieris dignitatem, nr 27 „Mariam Nazarethanam Ecclesiae esse figuram”.
12  Mulieris dignitatem, nr 29.
13  Vita consecrata, nr 34: „Hac in sponsali ratione quae praecipua est omnis consecratae vitae, 
mulier, propriam quasi indolem detegens suae cum Domino coniunctionis, se reperit ipsa”. Można 
to wyrazić dosłowniej: „W tym oblubieńczym sposobie myślenia, który jest pierwszoplanową 
kwestią wszelkiego życia konsekrowanego, kobieta, odkrywając szczególny charakter swej więzi 
z Panem, odnajduje siebie”.
14  Ordinatio sacerdotalis nr 5.



Służba mężczyzn i chłopców przy ołtarzu

13

Oblubienicę, to mężczyźni są powołani do reprezentowania Chrystusa,  
w szczególności w jego funkcji kapłańskiej15. W związku z uznaniem funk-
cji kapłana in persona Christi należy rozumieć, że jego współpracownicy 
i asystenci, jego żywe narzędzia, jeśli można się tak wyrazić, znajdują się 
po tej samej stronie analogii vis-a-vis chrześcijańskich wiernych. Interpre-
tację tę wspiera długa tradycja postrzegania prezbiterium jako królestwa 
boskiego, a nawy jako ziemskiego. Jak pisze uczony, ks. Michel Sinoir:

[Wschodni] ikonostas symbolicznie jest Niebem, a jego liturgia, która 
naśladuje Niebo, jest celebrowana tylko przez członków duchowień-
stwa. Nawa jest symbolicznie ziemią, miejscem pobytu kobiet i męż-
czyzn przygotowujących się do przystąpienia do Chwały. Jest to przez 
analogię to samo, co misterium Chrystusa-Oblubieńca, odnawiające-
go w prezbiterium Jego świętą ofiarę, wdzięcznie przyjmowaną przez 
Kościół-Oblubienicę, który nadal pielgrzymuje, poniżej16.

9.	 To z kolei nadaje znaczenie długotrwałemu zakazowi nie tylko żeńskiej 
służby przy ołtarzu, lecz także jakiejkolwiek obecności kobiet w prezbi-
terium podczas liturgii. Stąd zauważamy, że chóry obejmujące kobie-
ty nie mogą zajmować miejsca w prezbiterium (Musica sacra, 1958)17,  
a lektorzy płci żeńskiej są wykluczeni z prezbiterium w Ogólnym Wpro-
wadzeniu do Mszału Rzymskiego z 1975 roku18.

10.	 Stawką jest liturgiczna prezentacja zasad teologicznych, jak można by 
oczekiwać, zgodnie z zasadą legem credendi lex statuat supplicandi19. Zasa-
dy te nie są po prostu odzwierciedlane w liturgii; są one w niej ilustrowa-

15  Papież Benedykt XVI ponownie utożsamił kapłana z Chrystusem jako Oblubieńcem 
Kościoła, wyjaśniając znaczenie i wartości celibatu w kapłaństwie: „Taki wybór [celibatu] jest 
przede wszystkim oblubieńczy; jest utożsamieniem się z sercem Chrystusa Oblubieńca, który 
daje życie za swą Oblubienicę-Kościół”: posynodalna ekshortacja Sacramentum caritatis (2007), 
nr 24.
16  Ks. Michel Sinoir, „La Question de L’Admission des Femmes Au Service de L’Autel, Paris, 
Pierre Tequi, 1993, str. 26, tłum. O. Brian Harrison OS.
17  Musica sacra, nr 100.
18  Ogólne Wprowadzenie do Mszału Rzymskiego (1975), nr 70.
19  Pius XII, encyklika Mediator Dei (1946) nr 47.



Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

14

ne, są nauczane, a z czasem stają się drugą naturą uczestniczących w niej 
wiernych: liturgia w pewnym sensie staje się ich „wcieleniem”20. Z tego 
właśnie powodu zachowanie Nadzwyczajnej Formy Rytu Rzymskiego  
w jego całości ma specjalną wartość; forma ta wyraża bowiem w litur-
giczny sposób zbiór zasad teologicznych, stanowiących własność Ko-
ścioła. „Szlachetna tradycja” męskiej służby przy ołtarzu daje Kościołowi 
czytelne przedstawienie nauczania Kościoła na temat roli płci w ekono-
mii zbawienia i relacji Chrystusa do Kościoła jako Oblubieńca do Oblu-
bienicy, która sama w sobie odzwierciedla relację Boga do Stworzenia.

20  Patrz Christoph kard. Schoenborn, „Loving the Church: Spiritual exercises preached in the 
presences of Pope John Paul II” (San Francisco: Ignatius Press, 1996), str. 205: „Jakże istotne są 
takie znaki dla »wcielenia« wiernych” (fragment ten dotyczy orientacji liturgicznej).



15

2: Pobożność liturgiczna i uczestnictwo 

Streszczenie:

Ruch liturgiczny działający od połowy do końca wieku XIX i od począt-
ku do połowy wieku XX promował pobożność uznającą za swą główną 
inspirację liturgię. Prowadziło to naturalnie do nalegań, aby liturgia 
była możliwie zrozumiała; podobnie jak w przypadku katechezy litur-
gicznej, spowodowało to, że niektórzy z członków tego ruchu zalecali 
wyeksponowanie aspektów liturgii pozostających w ten czy inny spo-
sób w ukryciu (wskutek używania łaciny, ciszy, celebracji ad orientem 
itd.) oraz uproszczenie obrzędów jako takich. Jednakże, jak zauważył 
św. papież Jan Paweł II, właściwe rozumienie uczestnictwa liturgicz-
nego nie ogranicza go do intelektualnego pojmowania obrzędów, lecz 
winno zawierać wpływ obrzędu na całość osoby ludzkiej. Wskazywa-
nie przez papieża Benedykta XVI na „sakralność” wcześniejszych tra-
dycji liturgicznych zwraca uwagę na fakt, że elementy obrzędów, które 
mogą się wydawać niejasne dla wiernych (złożony ceremoniał, łacina, 
cisza itd.), faktycznie ułatwiają uczestniczenie w obrzędzie osoby jako 
całości przez przekazywanie jego świętej rzeczywistości w sposób wy-
kraczający poza użycie samych słów.

1.	 Termin „pobożność liturgiczna” odnosi się do pobożności budowanej 
przez częste uczestnictwo w liturgii oraz czerpiącej inspirację z odkrywa-
nia świętych tajemnic w ciągu roku liturgicznego, dla której teksty ksiąg 
liturgicznych i ceremonie obrzędów są raczej centralnymi niż pobocz-
nymi źródłami formacji. Różni się ona od pobożności uformowanej ra-
czej przez czynności pozaliturgiczne, czy to publiczne, czy to prywatne. 
Wspieranie pobożności liturgicznej i sprzyjającego jej sposobu uczest-
niczenia w liturgii można uznać za ostateczny cel ruchu liturgicznego 
od jego XIX-wiecznych początków aż po okres wpływu tego ruchu na 
reformę liturgiczną po Soborze Watykańskim II włącznie. Zadaniem ko-
lejnych papieży było wspieranie tego ruchu, a jednocześnie bronienie 



16

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

go przed przesadzonymi i błędnymi wnioskami, które czasem oddalały 
się od swego ideału. Koncepcja pobożności liturgicznej jest szczególnie 
ciekawa w kontekście nadzwyczajnej formy rytu rzymskiego, gdyż jej 
ideały nadal mają wpływ na dyskusję o uczestnictwie wiernych w liturgii 
oraz o tym, jak należy celebrować formę nadzwyczajną i jak powinno 
się w przyszłości rozwijać jej księgi liturgiczne. Niniejsze opracowanie 
ma szczególnie na celu zbadanie kwestii, czy „wcześniejsza tradycja litur-
giczna” jest sama w sobie przeszkodą dla właściwego uczestnictwa wier-
nych i czy argumenty ruchu liturgicznego oraz współczesne nauczanie 
Magisterium — takie jak encyklika Mediator Dei papieża Piusa XII — 
powinny być odczytywane w taki sposób, iż wskazywałyby one na to, że 
jest ona przeszkodą.

2.	 Pragnienie nadania pobożności szerszego wymiaru liturgicznego wy-
rosło w naturalny sposób z dwóch obserwacji. Po pierwsze, katolicka  
liturgia jest niezwykle bogatym źródłem pobożnego życia. Jak powie-
dział angielski kardynał Wiseman już w 1842 roku:

Czemu nie ma takiego miejsca ani takiej rzeczy używanej podczas 
kultu [katolickiego], które byłoby obficiej obsypane, jeśli można się 
tak wyrazić, bogatszą poezją i uroczystszymi modlitwami, niż miesz-
czą wszystkie nasze nowoczesne książki?1

3.	 Po drugie, liturgia — a szczególnie Eucharystia — jest dla chrześcijanina 
w samej swej istocie specjalną okazją do komunikacji z Bogiem. Liturgia 
jest publiczną modlitwą Kościoła, a Msza — ponownym uobecnieniem 
Ofiary Chrystusowej na krzyżu. Łącząc się z modlitwą, wierni mogą brać 
udział w doskonałej modlitwie ofiarowanej Bogu przez jego nieskazitelną 
Oblubienicę; łącząc się z uobecnieniem Ofiary, mogą łączyć własne ofiary 
z doskonałą Ofiarą składaną Ojcu przez nieskazitelnego Ofiarowanego.

4.	 Żeby liturgia zajmowała należne jej miejsce w życiu religijnym zwy-
czajnego katolika, jego uczestnictwo w liturgii musi być możliwie 
jak najgłębsze. Jednym ze sposobów jego rozwijania jest promocja 

1  On Prayers and Prayer Books, „Dublin Review” z listopada 1842 roku. Kwestia ta pobrzmiewa  
w Konstytucji o liturgii Sacrosanctum Concilium Soboru Watykańskiego II.



17

Pobożność liturgiczna i uczestnictwo

formacji liturgicznej, tak kleru, jak i wiernych2, zwłaszcza za pomo-
cą książek, zarówno służących do sprawowania liturgii — mszałów 
dla świeckich, jak i omawiających liturgię, takich jak monumental-
ne dzieło ks. Prospera Guérangera L’Année liturgique, publikowane 
w latach 1841–1844. W ogólnym wstępie Guéranger zwrócił uwagę 
na specjalną wartość modlitw zjednoczonych z Modlitwą Kościoła,  
a następnie napisał: 

Modlitwa liturgiczna szybko straciłaby moc, gdyby wierni nie brali 
w niej prawdziwego udziału lub przynajmniej nie łączyliby się z nią 
w swych sercach. Może ona uleczyć świat, lecz jedynie pod warun-
kiem, że będzie zrozumiana3.

5.	 W początkach ruchu liturgicznego jego cele i inspiracje cechowało pew-
ne napięcie. Z jednej strony bogactwo, czyli teologiczna głębia, gęstość, 
a także złożoność katolickiej liturgii są powodami, dla których należy 
rozszerzać jej świadomość, zwłaszcza jako oparcia dla pobożnych kon-
templacji. Z drugiej zaś strony, jeżeli uczestniczenie w liturgii, zalecane 
również przez ówczesne Magisterium4, wymaga jej rozumienia, to może 
się wydawać, że uczestnictwo można ulepszyć przez wyeksponowanie 
w ten czy inny sposób tradycyjnie ukrytych części liturgii (mówienie 
modlitw cichych na głos, używanie języków narodowych, sprawowanie 
versus populum), a także przez uproszczenie obrzędów.

6.	 Napięcie to wyjaśnia źródła debaty na temat reformy liturgicznej, któ-
ra wewnątrz samego ruchu liturgicznego trwała ponad wiek. Wielu au-
torów należących do ruchu przywiązanych było do liturgii takiej, jaka 

2  Uderza siła, z jaką konstytucja Sacrosanctum Concilium promuje formację liturgiczną: zob. nr 
14–20.
3  Ks. Prosper Guéranger, The liturgical Year: Advent, s. 6–7.
4  Zwłaszcza motu proprio św. Piusa X Tra le sollicitudine (1903): „Przepełnieni gorliwym 
pragnieniem rozkwitu prawdziwie chrześcijańskiego ducha we wszystkich aspektach i do jego 
zachowania przez wiernych, uważamy za nadrzędnie konieczne zbudowanie świętości i godności 
świątyni, w której zbierają się wierni w celu właśnie pozyskania tego ducha z tego głównego  
i niezastąpionego źródła, jakim jest aktywne uczestnictwo w najświętszych misteriach oraz  
w publicznych i uroczystych modlitwach Kościoła”.



18

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

została im przekazana; dlatego sprzeciwiali się oni np. używaniu języka 
narodowego. Przykładem takiej postawy był sam Guéranger. Inni z kolei 
zajmowali przeciwne stanowisko5.

7.	 Napięcie to można usunąć dzięki dwóm spostrzeżeniom. Po pierwsze, 
patrząc na sprawę najprościej, od strony logicznej, próba zwiększenia ro-
zumienia obrzędu przez jego uproszczenie jest przyznaniem się do po-
rażki, gdyż proces upraszczania ma to do siebie, że pozostawia mniej do 
rozumienia. Usuwanie modlitw i obrzędów w oczywisty sposób usuwa 
elementy, które mogłyby być przedmiotem owocnej medytacji.

8.	 Po drugie, owo „rozumienie” w uczestnictwie liturgicznym jest kwestią 
nie tyle pojmowania pewnego zbioru twierdzeń, ile raczej duchowego 
wpływu liturgii na jej uczestnika. O. Aidan Nichols OP, omawiając po-
glądy kilku socjologów na temat obrzędów liturgicznych, zauważa:

Dla socjologa w żaden sposób nie jest oczywiste, że ryty krótkie i jasne 
mają większą zdolność przemieniania niż ryty złożone i obfite, pełne 
przepychu, bogate, długie i z rozbudowanym ceremoniałem6.

Dalej:

Pogląd głoszący, że im bardziej znak jest zrozumiały, tym skuteczniej 
wkracza w życie wiernych, nie przemawia do socjologicznej wyobraź-
ni. […] z punktu widzenia socjologów pewna nieprzejrzystość jest 
dla działania symbolicznego czymś niezbędnym7.

9.	 Nie chodzi jedynie o kwestię wpływu estetyki; jest to bowiem zasad-
nicze zagadnienie komunikacji niewerbalnej. Rozwinięty ceremoniał 
wskazuje w uniwersalnym języku na wagę tego, co znajduje się w cen-
trum całego obrzędu. Jak zaznaczył św. papież Jan XXIII, użycie łaciny 

5  Artykuł Josepha Gottlera z 1916 roku „Pia Desideria Liturgica” wzywał do ustanowienia 
„przedmszy” w języku ojczystym, a następnie usunięcia części obrzędów. Romano Guardini 
faktycznie wprowadził do praktyki Mszę versus populum w latach międzywojennych.
6  Aidan Nichols OP, Patrząc na liturgię. Krytyczna ocena jej współczesnej formy, Klub Książki 
Katolickiej 2005, s. 54.
7  Tamże, s. 56.



19

Pobożność liturgiczna i uczestnictwo

służy podkreśleniu starożytności i powszechności liturgii8. Użycie ciszy 
jest bardzo skutecznym środkiem podkreślenia uświęconego charakteru 
tego, co się dzieje9. Podobnie można się wyrazić o wielu innych aspek-
tach wcześniejszych tradycji liturgicznych, które — patrząc na rzecz po-
wierzchownie — mogłyby przyczyniać się do zmniejszenia rozumienia 
obrzędu u wiernych. Św. papież Jan Paweł II odnosi się do tych kwestii, 
mówiąc o liturgii Kościołów Wschodnich:

Przedłużona celebracja nabożeństwa, powtarzające się wezwania, to 
wszystko wyraża stopniowe utożsamianie się całej osoby ze sprawo-
wanym misterium10.

Dalej, jak podkreśla instrukcja Liturgiam authenticam:

Święta liturgia wywiera wpływ nie tylko na intelekt człowieka, ale 
również na całą osobę, która jest „podmiotem” pełnego i świadomego 
uczestnictwa w celebracji liturgicznej11.

10.	 Argument ten jest przywoływany w encyklice papieża Piusa XII  
Mediator Dei. Akceptując pewne inicjatywy członków ruchu liturgiczne-
go i odrzucając inne, papież czyni istotne rozróżnienie:

Wielu bowiem wiernych nie potrafi używać Mszału Rzymskiego, 
choćby wydawanego w języku narodowym. Nie wszyscy też są zdol-
ni właściwie, jak należy, zrozumieć obrzędy i formuły liturgiczne. 

8  Św. Jan XXIII, konstytucja apostolska Veterum sapientia (1963), nr 8; zob. także list apostolski 
bł. Pawła VI Sacrificium laudis (1968): „Gdyż język ten [łacina] jest w Kościele Łacińskim obfi-
tym źródłem cywilizacji chrześcijańskiej i bardzo bogatym skarbcem pobożności”.
9  Papież Benedykt XVI pisze w książce Duch liturgii (Klub Książki Katolickiej, Poznań 2002)  
na s. 185: „Coraz wyraźniej uświadamiamy sobie, że do liturgii należy także milczenie. Bogu, 
który mówi, odpowiadamy śpiewem i modlitwą, ale największa tajemnica, która przekracza 
wszelkie słowa, skłania nas także do milczenia”.
10  Św. Jan Paweł II, encyklika Orientale lumen (1995), nr 11: „Extractum longinus celebrationum 
tempus, iteratae invocationes, omnia denique comprobant aliquem paulatim in celebra tum 
misterium ingredi tota sua cum persona”.
11  Instrukcja Liturgiam authenticam (2001), nr 28: „Sacra Liturgia non solum hominis intel-
lectum devincit, sed totam etiam personam, quae est « subiectum » plenae et consciae partici-
pationis in celebratione liturgica”.



20

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

Charakter, uzdolnienie, umysłowość ludzi są tak rozmaite i między 
sobą niepodobne, że modlitwy, śpiewy i obrzędy wspólnie odprawia-
ne nie mogą wszystkich w ten sam sposób wzruszyć i nimi pokiero-
wać. Ponadto potrzeby i skłonności nie są u wszystkich jednakowe,  
a i u każdego nie trwają zawsze bez zmiany. Któżby więc śmiał po-
wiedzieć, trzymając się wspomnianych uprzedzeń, że tylu chrześcijan 
nie może brać udziału w Ofierze Eucharystycznej i korzystać z jej 
dobrodziejstw? Otóż oni mogą to osiągnąć, choć oczywiście w inny 
sposób, dla niektórych łatwiejszy, jak np. rozważając pobożnie ta-
jemnice Jezusa Chrystusa, lub też spełniając inne ćwiczenia pobożne 
i inne odmawiając modlitwy, które istotą swoją odpowiadają świętym 
obrzędom, chociaż formą się od nich różnią12.

11.	 Z pomocą tego pełniejszego rozumienia uczestnictwa, które jest z całą 
pewnością zarówno aktywne, jak i liturgiczne, dotyczącego całości 
osoby, a nie tylko umysłu, możemy ponownie spojrzeć na podnoszoną 
przez ruch liturgiczny kwestię formy, jaką powinna przybrać właściwa 
pobożność liturgiczna. Przepojenie duchem liturgii, stawianie liturgii na 
właściwie godnym miejscu w życiu duchowym, wymaga pewnej kate-
chezy liturgicznej, lecz polega przede wszystkim na przyjęciu wpływu, 

12  Św. Pius XII, encyklika Mediator Dei (1947), nr 108. „Haud pauci enim e christifidelibus 
»Missali Romano«, etiamsi vulgata lingua exarato, uti nequeunt; neque omnes idonei sunt ad 
recte, ut addecet, intellegendos ritus ac formulas liturgicas. Ingenium, indoles ac mens hominum 
tam varia sunt atque absimilia, ut non omnes queant precibus, canticis sacrisque actionibus, 
communiter habitis, eodem modo moveri ac duci. Ac praeterea animorum necessitates et 
propensa eorum studia non eadem in omnibus sunt, neque in singulis semper eadem permanent. 
Quis igitur dixerit, praeiudicata eiusmodi opinione compulsus, tot christianos non posse 
Eucharisticum participare Sacrificium, eiusque perfrui beneficiis? At ii alia ratione utique 
possunt, quae facilior nonnullis evadit; ut, verbi gratia, Iesu Christi mysteria pie meditando, 
vel alia peragendo pietatis exercitia aliasque fundendo preces, quae, etsi forma a sacris ritibus 
differunt, natura tamen sua cum iisdem congruunt”. O różnorodności sposobów uczestniczenia 
mówi też konstytucja Sacrosanctum Concilium w nr 26: „[czynności liturgiczne] należą do całego 
Ciała Kościoła, uwidoczniają je i na nie oddziałują. Poszczególnych natomiast jego członków 
dosięgają w różny sposób, zależnie od stopnia święceń, urzędów i czynnego udziału” („Quare 
ad universum Corpus Ecclesiae pertinent illudque manifestant et afficiunt; singula vero membra 
ipsius diverso modo, pro diversitate ordinum, munerum et actualis participationis, attingunt”).



21

Pobożność liturgiczna i uczestnictwo

jaki Kościół — w swojej liturgii — chce na nas wywrzeć. Na tym polega 
prawdziwy sens głębokiego poczucia szacunku: szacunku, który jest ra-
cjonalną reakcją na bojaźń wobec Świętego. Właśnie to poczucie skłania 
nas do tak intensywnego uczestniczenia duchowego w Ofierze, jakie tyl-
ko jest możliwe. Papież Benedykt XVI zauważył, że szczególnym cha-
ryzmatem Formy Nadzwyczajnej w jej „sakralności” jest wywoływanie 
respektu13. Tajemniczość obrzędów, fakt wymawiania modlitw w uświę-
conym języku, nawet po cichu, ukrycie niektórych części obrzędu przed 
ludzkim spojrzeniem w naturalny sposób przyczyniają się do powstawa-
nia tego respektu i dzięki temu raczej ułatwiają uczestniczenie wiernych 
niż w nim przeszkadzają.

13  Papież Benedykt mówi o „sakralności, która przyciąga wielu do wcześniejszych form” (List 
do biskupów towarzyszący motu proprio Summorum Pontificum, 2007).





23

3. Sposób przyjmowania Komunii Świętej 

Streszczenie:

Instrukcja Universae Ecclesiae stwierdza jasno, iż podczas celebracji  
w formie nadzwyczajnej Komunię św. należy przyjmować w postawie 
klęczącej i na język. Przyjmowanie na język jest w istocie powszech-
nym prawem Kościoła, od którego poszczególne Konferencje Epi-
skopatów otrzymały częściowe zwolnienie. Wartość klęczenia jako 
przejawu pokory wobec sacrum potwierdzają niezliczone fragmen-
ty Pisma Św. i podkreśla papież Benedykt XVI w swej książce Duch  
liturgii. Moment przyjęcia Komunii św. jest najbardziej odpowied-
nim z możliwych dla pokazania tej właśnie postawy. Przyjmowanie 
na język, jakkolwiek nie było powszechne w Kościele pierwotnym, 
stało się takim szybko, co odzwierciedlało wielką troskę wykazywa-
ną przez Ojców Kościoła o to, by nie utracić żadnej cząstki Hostii —  
o trosce tej przypomniał papież Paweł VI w instrukcji Memoriale  
Domini. Podsumowując, tradycyjny sposób przyjmowania Komunii 
św. który wyraża zarówno pokorę, jaki dziecięcą otwartość, a także przy-
gotowuje komunikującego na owocne przyjmowanie. Ponadto współ-
gra on doskonale z ogólną postawą czci dla Świętych Postaci obecną  
w formie nadzwyczajnej.

1.	 Podobnie jak w przypadku służby liturgicznej mężczyzn i chłop-
ców1, kwestia sposobu przyjmowania Komunii św. w trakcie celebracji  
w formie nadzwyczajnej jest ustalona przez instrukcję Universae Ecclesiae 
(2011), która podtrzymuje wiążący charakter przepisów liturgicznych 
z roku 19622 podczas celebracji w tej formie. Oznacza to, że Komunia 
winna być przyjmowana przez wiernych na klęcząco i na język.

1  FIUV, Positio nr 1: „Służba liturgiczna mężczyzn i chłopców”.
2  Instrukcja Universae Ecclesiae (2011), nr 28.



24

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

2.	 Podczas gdy służba liturgiczna kobiet została dozwolona w formie zwy-
czajnej za zgodą miejscowego ordynariusza, zakaz przyjmowania Komu-
nii św. przez wiernych na rękę został wyraźnie powtórzony przez papieża 
Pawła VI3, który tylko wspomniał, że Konferencje Episkopatów będą mu-
siały składać do Stolicy Apostolskiej prośby o zwolnienie z tego prawa. 
Wyjaśnić wartość tej praktyki [tradycyjnej — przyp. tłum.], co jest celem 
tego opracowania, oznacza wyjaśnić też wartość prawodawstwa Kościoła.

Klęczenie

3.	 Jak zauważył papież Benedykt XVI, „zwyczaj klękania nie pochodzi  
z jakiejś bliżej nieokreślonej kultury — pochodzi z Biblii i biblijnego po-
znania Boga”4. Kontynuując dalej rozważania, przypomina, że klęczenie 
można odnaleźć w licznych fragmentach Pisma Św. jako właściwą posta-
wę tak modlitwy błagalnej, jak i adoracji w obecności Boga. W klęczeniu 
naśladujemy przykład naszego Pana Jezusa Chrystusa5, wykonujemy 
polecenie z Hymnu o Chrystusie z Listu do Filipian6 oraz podporząd-
kowujemy się niebiańskiej liturgii ukazanej w Apokalipsie św. Jana7.  
Ojciec Święty podsumowuje:

Być może zatem postawa klęcząca jest rzeczywiście czymś obcym dla 
kultury nowoczesnej, skoro jest ona kulturą, która oddaliła się od wiary 
i wiary już nie zna, podczas gdy upadnięcie na kolana w wierze jest 
prawidłowym i płynącym z wnętrza, koniecznym gestem. Kto uczy się 
wierzyć, ten uczy się także klękać, a wiara lub liturgia, które zarzuci-

3  Instrukcja Memoriale Domini (1969): „Ojciec Święty nie uznał za rzecz słuszną, aby zmieniać 
odwieczny sposób udzielania Komunii św.”.
4  Papież Benedykt XVI ( Józef kard. Ratzinger), Duch liturgii (Klub Książki Katolickiej, Poznań 
2002), s. 165.
5  Łk 22, 41 (podczas modlitwy w Ogrójcu): „A sam oddalił się od nich jakoby na rzut kamienia 
i upadłszy na kolana, modlił się” („Et ipse avulsus est ab eis quantum iactus est lapidis: et positis 
genibus orabat”).
6  Flp 2, 10: „Aby na imię Jezusa zgięło się wszelkie kolano” („ut in nomine Iesu omne genu flectatur”).
7  Ap 5, 8: „A gdy otworzył księgę, cztery żywe istoty i dwudziestu czterech starszych upadło 
przed Barankiem” („et cum aperuisset librum quatuor animalia et viginti quatuor seniores ceciderunt 
coram Agno”).



25

Sposób przyjmowania Komunii Świętej

łyby modlitewne klęczenie, byłyby wewnętrznie skażone. Tam, gdzie 
owa postawa zanikła, tam ponownie trzeba nauczyć się klękać, abyśmy 
modląc się, pozostawali we wspólnocie Apostołów i męczenników, we 
wspólnocie całego kosmosu, w jedności z samym Jezusem Chrystusem8.

4.	 Pozostaje zauważyć, że moment przyjęcia Ciała naszego Pana  
w Najświętszym Sakramencie jest właściwym momentem do uklęknię-
cia, a na Zachodzie zwyczaj ten jest pradawną tradycją9, która zastąpiła 
inne oznaki szacunku10. Święty papież Jan Paweł II przypomina nam, że 
właściwą postawą przy przyjmowaniu Komunii św. jest „pokora setnika 
z Ewangelii”11: postawa ta jest wyrażana i kształtowana przez widoczną 
oznakę ukorzenia, przyklęknięcie. Wymóg obecnego prawa kościelnego, 
aby przed przyjęciem Komunii św. wykonać „gest czci”12, wypełnia się  
w sposób najbardziej naturalny i niewymuszony przez uklęknięcie.

Na język

5.	 W przeciwieństwie do komunikowania na rękę, przyjmowanie Komu-
nii św. na język, chociaż nie było wyłączną praktyką Kościoła pierwot-
nego, wywodzi się z najdawniejszych czasów. Poświadcza to św. Efrem 
Syryjczyk13 i starożytna liturgia św. Jakuba14, św. Grzegorz Wielki, papież, 

8  Benedykt XVI, dz. cyt., s. 172–173.
9  Na Zachodzie rozwój przyjmowania Komunii św. na klęcząco można prześledzić co naj-
mniej do VI wieku: zob. Athanasius Schneider, Dominus est. Refleksje Biskupa z Azji Środkowej 
o Komunii świętej, Wydawnictwo Sióstr Loretanek, Warszawa 2008), s. 31. Klęczenie stało się 
popularne, a potem powszechne między XI a XVI wiekiem — Joseph Jungmann, The Mass  
of the Roman Rite: Its orgins and development (wydanie angielskie: Benzinger, New York 1955), 
t. 2, s. 376.
10  Jungmann podaje przykłady podchodzenia do Komunii boso, przyklękania, trzykrotnego 
pokłonu i całowania ziemi albo stopy kapłana (dz. cyt., s. 377–378).
11  Encyklika Ecclesia de Eucharistia (2003), nr 48: „cum demissione centurionis in Evangelio”.
12  Ogólne wprowadzenie do Mszału Rzymskiego (2002), nr 160.
13  Św. Efrem Syryjczyk, Kazania na Wielki Tydzień (Sermones in Hebdomadam sanctam), 4, 5: 
„Jak mnie [tj. Chrystusa] ujrzał Izajasz, tak i wy mnie teraz widzicie, gdy wyciągam swą prawicę i 
zbliżam do waszych ust Chleb żywy”. Jest to odniesienie do wizji Izajasza o rozżarzonym węglu, 
którym anioł dotknął jego ust (Iz 6, 6-7).
14  Božestvennaâ liturgiâ svâtago apostola Iakova, brata Bożiâ i pervago ierarha Ierusalimskago 



26

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

wspomina, że przynajmniej istniała taka możliwość15, a synod w Rouen 
nakazuje ją ok. 878 r.16 Wydaje się, że nasz Pan włożył chleb bezpośred-
nio do ust Judasza podczas Ostatniej Wieczerzy17 i mógł postąpić w ten 
sam sposób z konsekrowanym pokarmem. Rozpowszechnienie się tej 
metody w Kościele (z różnymi wariantami na Wschodzie i na Zachodzie) 
wywodziło się naturalnie z wielkiej troski Ojców o to, aby nie zgubić ani 
jednego kawałka konsekrowanej Hostii. Św. Cyryl Jerozolimski (nie-
ustannie cytowany z powodu jego opisu Komunii na rękę)18 zastrzega, 
że cząstki Hostii winny być uważane za cenniejsze od złotego pyłu19; po-
dobną troskę wyraża Tertulian20, św. Hieronim ze Strydonu21, Orygenes22,  
św. Efrem23 i inni24. Troska ta zakorzeniona jest w Piśmie Św., w przyka-

(Roma-Grottaferrata, 1970) str. 151: „Niech Pan nas pobłogosławi i pozwoli nam nieskalanymi 
palcami wziąć rozżarzony węgiel i włożyć w usta wiernych […]”.
15  Św. Grzegorz Wielki, papież, Dialogi, ks. 3, rozdz. 3: „Gdy Ciało Pańskie do ust mu włożył, 
jego język, tak długo niemy, został rozwiązany”. Kontekstem jest uleczenie chorego, który sam 
nie mógł włożyć Hostii do ust; oprócz tego to właśnie język owego człowieka był jedną z części 
ciała, które wymagały uzdrowienia. Mimo to tekst nie wskazuje na żadne zaskoczenie związane 
z podaniem Hostii bezpośrednio do ust.
16  Synod w Rouen, rozdz. 2: „Niech [kapłan] nie podaje żadnemu świeckiemu mężczyźnie albo 
niewieście Eucharystii na rękę, lecz tylko do ich ust, wypowiadając następujące słowa: »Ciało 
Pańskie i Krew niech się tobie przyczyni się do odpuszczenia grzechów i życia wiecznego«” 
(„nulli autem laico aut feminae Eucharistiam in manibus ponat, sed tantum in os eius cum his verbis 
ponat: Corpus Domini et Sanguis prosit tibi ad remissionem peccatorum et ad vitam aeternam”), 
Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, t. 10: kol. 1199–1200. Por. Jungmann, 
dz. cyt., t. 2, s. 381–382.
17  J 13, 26-27: „Odpowiedział Jezus: »To ten, któremu podam chleb umoczony«. I umoczywszy 
chleb, podał go Judaszowi, synowi Szymona z Kariotu. A po spożyciu chleba wszedł w niego szatan”.
18  Św. Cyryl Jerozolimski, Katechezy mistagogiczne (Catecheses mystagogicae), 5, 21–22.
19  Tamże, 5, 21.
20  Tertulian, O wieńcu żołnierskim (De corona militis), 3: „Z trwogą przestrzegamy, by nic  
z Kielicha ani nawet Chleba naszego nie strząsnąć na ziemię”.
21  Św. Hieronim, Homilie o Księdze Psalmów (Tractatus in psalmos), ps. 147, 14: „[…] jeśli 
upuścimy choćby okruszynkę, zaciągamy winę”.
22  Orygenes, Homilie o Księdze Wyjścia (In Exodum homiliae), 13, 3: „[…] przyjmując Ciało 
Pańskie, przechowujecie je z całą troską i czcią, aby nawet cząstka nie upadła”.
23  Św. Efrem Syryjczyk, Kazania na Wielki Tydzień (Sermones in Hebdomadam sanctam), 4, 5: 
„[…] nie depczcie jego okruszyn. Najmniejsza jego okruszyna może uświęcić milion ludzi […]”.
24  Zwłaszcza w kanonach Kościoła koptyjskiego: „Niech Bóg broni, żeby jakakolwiek perła, 
czyli konsekrowana cząstka miała pozostać na palcach lub upaść na ziemię!”, Collationes canonum 



27

Sposób przyjmowania Komunii Świętej

zaniu naszego Pana danym uczniom po nakarmieniu tłumów, rodzaju  
Eucharystii: „Zbierzcie pozostałe ułomki, aby się nie zmarnowały”25.

6.	 Troska ta zostaje powtórzona, i powiązana z sensem komunikowania na 
język, w instrukcji Memoriale Domini (1969), która podsumowuje liczne 
rozważania na korzyść tradycyjnego sposobu rozdawania Komunii św.:

Biorąc pod uwagę obecny stan Kościoła, należy zachować ten sposób 
udzielania Komunii św., nie tylko dlatego, że opiera się on na przeka-
zanym przez wieki zwyczaju, lecz przede wszystkim dlatego, że jest 
oznaką czci wiernych wobec Eucharystii. Praktyka ta w żaden sposób 
nie odbiera godności osobistej tym, którzy przystępują do tak wielkiego 
Sakramentu, a także stanowi część przygotowania, które jest wyma-
gane, aby przyjmować Ciało Pańskie w najbardziej owocny sposób26.

Ta cześć nie jest znakiem uczestnictwa w „zwykłym chlebie i winie”27, 
lecz w Ciele i Krwi Pańskiej […].

Ponadto, dzięki takiemu postępowaniu, które należy już uważać za 
tradycyjne, ma się większą pewność, że Komunia św. będzie udziela-
na z należną czcią, przyzwoitością i godnością, że uniknie się jakie-
gokolwiek niebezpieczeństwa profanacji Postaci Eucharystycznych, w 
których „w sposób szczególny jest obecny cały i zupełny Chrystus, Bóg 
i człowiek, substancjalnie i ustawicznie”28; a wreszcie, że zalecana za-
wsze przez Kościół dbałość o każdą cząstkę konsekrowanego Chleba 
zostanie pilnie zachowana: „To bowiem, co by spadło na ziemię, było-
by utratą jakby części twych członków”29.

copticae (Denzinger, Ritus Orientalium, I, str. 95).
25  J 6, 12, por.: Mt 14, 20 i 15, 37; Mk 6, 43 i 8, 9 oraz Łk 9, 17.
26  [Przypis 6 w Memoriale Domini (MD)] por. św. Augustyn, Objaśnienia psalmów (Enarrationes 
In Psalmos), 98, 9: PL 37, kol. 1264–1265.
27  [Przypis 7 w MD] por. św. Justyn, Apologia, I, 66: PG 6, 427; por: św. Ireneusz, Przeciw 
herezjom (Adversus Haereses), ks. 4, rozdz. 18, nr 5: PG 7, kol. 1028–1029.
28  [Przypis 9 w MD] Św. Kongregacja Obrzędów, Instrukcja Eucharisticum Mysterium, nr 9, 
AAS 59 (1967), s. 547.
29  [Przypis 10 w MD] św. Cyryl Jerozolimski, Katechezy mistagogiczne (Catecheses mystagogicae), 



28

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

7.	 Istnienie możliwości, że Komunia św. na rękę może doprowadzić do „ra-
żących wypadków nieposzanowania Najświętszych Postaci”, potwier-
dził św. papież Jan Paweł II30. Niebezpieczeństwo umyślnej profanacji 
Najświętszego Sakramentu, stwierdzone także w instrukcji Memoriale 
Domini, stało się również faktem w czasach, gdy akty świętokradztwa 
mogą być upublicznione w Internecie ku zgorszeniu katolików na całym 
świecie. Kwestia ta została ponownie poruszona w instrukcji Redemp-
tionis Sacramentum (2004); dokument ten kolejny raz wskazuje na roz-
dawanie Najświętszego Sakramentu wyłącznie na język jako skuteczne 
remedium:

Jeśli mogłoby zachodzić niebezpieczeństwo profanacji, nie należy 
udzielać wiernym Komunii św. na rękę31.

8.	 Św. papież Jan Paweł II poruszył podobną kwestię, kiedy pisał: „dotyka-
nie Świętych Postaci, podejmowanie ich własnymi rękami jest przywile-
jem tych, którzy mają święcenia”32. Nawiązuje on tu do konsekracji rąk 
kapłana33. Przypomina to słynny ustęp ze św. Tomasza z Akwinu, cyto-
wany w tej sprawie jako oficjalne stanowisko Urzędu Papieskich Cele-
bracji Liturgicznych34:

[…] uszanowanie dla sakramentu Eucharystii wymaga, by dotykały 
się go tylko przedmioty konsekrowane. Toteż konsekruje się korporał 
i kielich, a także ręce kapłana, ujmując ten sakrament. Dlatego bez 
koniecznej potrzeby nie godzi się dotykać tego sakramentu innym 

5, 21: PG 33, kol. 1126.
30  Św. Jan Paweł II, list Dominicae Cenae (1980), nr 11.
31  Instrukcja Redemptionis Sacramentum (2004), nr 92, powtarzając odpowiedź Kongregacji 
ds. Kultu Bożego na wątpliwość zgłoszoną w 1999 r., opublikowaną w „Notitiae” 35 (1999), ss. 
160–161).
32  Dominicae Cenae, nr 11.
33  Tamże, poprzedni akapit: „Nie należy jednak zapominać o podstawowym urzędzie kapłanów, 
którzy w czasie święceń zostali konsekrowani, aby reprezentowali Chrystusa Kapłana: dlatego też 
ich ręce, tak jak ich słowa i ich wola, stały się bezpośrednim narzędziem Chrystusa”.
34  Urząd Papieskich Celebracji Liturgicznych: Komunia przyjmowana na język i na klęcząco 
(2009).



29

Sposób przyjmowania Komunii Świętej

osobom, chyba że domaga się tego podniesienie upuszczonej hostii 
lub jakaś inna konieczność35.

9.	 Gdy widzimy, jak ów tradycyjny sposób rozwijał się na przestrzeni wie-
ków, dostrzegamy, że proces ten nie jest argumentem przeciwko niemu, 
lecz świadectwem służącym ważnym rozważaniom, które w logiczny 
sposób prowadzą do jego przyjęcia. Zgodnie ze znaną wypowiedzią pa-
pieża Piusa XII, zawartą w encyklice Mediator Dei (1948), starsze prak-
tyki nie mogą być preferowane ipso facto od praktyk, które rozwijały się 
pod kierunkiem Ducha Świętego przez wiele wieków36.

Podsumowanie

10.	 Znaczenie wewnętrznej postawy ukorzenia, podkreślane tak przez św. 
papieża Jana Pawła II, jak i przez wymóg „gestu czci”37, nie jest jedynie 
kwestią przyzwoitości — która również jest istotna — w obliczu rzeczy-
wistej obecności naszego Pana. Łaska otrzymana przez komunikowane-
go zależy raczej od jego/jej wewnętrznej gotowości i od utrzymywania 
właściwej gotowości, tej pełnej pokory i dziecięcej ufności, w czym po-

35  Św. Tomasz z Akwinu, Summa Theologiae, III q. 82 a. 3 corpus: „[…] in reverentiam huius 
sacramenti, a nulla re contingitur nisi consecrata, unde et corporale et calix consecrantur, similiter et 
manus sacerdotis, ad tangendum hoc sacramentum; unde nulli alii tangere licet, nisi in necessitatem, 
puta si caderet in terram, vel in aliquo alio necessitatis casu”.
36  Pius XII, Encyklika Mediator Dei (1947), nr 24: „Owszem, liturgia dawnych wieków jest 
niewątpliwie godna szacunku. Nie należy jednak mniemać, iż dawny zwyczaj, dlatego tylko że 
tchnie starożytnością, jest lepszy i stosowniejszy, czy to sam przez się, czy to w odniesieniu do 
późniejszych czasów i nowych warunków. Także nowe obrzędy liturgiczne są godne szacunku 
i zachowania, gdyż powstały pod natchnieniem Ducha Świętego, który w każdym czasie aż do 
końca świata jest obecny w Kościele (por. Mt 28, 20); są one w równym stopniu środkami, 
którymi przeczysta Oblubienica Jezusa Chrystusa posługuje się dla ożywienia i zapewnienia 
świętości ludzi” („Haec eadem iudicandi ratio tenenda est, cum de conatibus agitur, qui bus nonnulli 
enituntur quoslibet antiquos ritus ac caerimonias in usum revocare. Utique vetustae aetatis Liturgia 
veneratione procul dubio digna est; verumtamen vetus usus, non idcirco dumtaxat quod antiquitatem 
sapit ac redolet, aptior ac melior existimandus est vel in semet ipso, vel ad consequentia tempora 
novasque rerum condiciones quod attinet. Recentiores etiam liturgici ritus reverentia observantiaque 
digni sunt, quoniam Spiritus Sancti afflatu, qui quovis tempore Ecclesiae adest ad consummationem 
usque saeculorum (cfr. Matth. 28, 20), orti sunt; suntque iidem pariter opes, quibus inclita Iesu Christi; 
Sponsa utitur ad hominum sanctitatem excitandam procurandamque”).
37  Zob. akapit 4.



30

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

maga przyjmowanie Komunii św. w postawie klęczącej i na język. Jak 
podkreślił Paweł VI, stanowi to „część przygotowania, które jest wyma-
gane, aby przyjmować Ciało Pańskie w najbardziej owocny sposób”38.

11.	 Wartość tradycyjnego sposobu została ponownie podkreślona przez 
decyzję papieża Benedykta XVI o rozdawaniu Komunii św. na języki 
klęczących komunikujących. Oficjalny komentarz uzasadnia tę decyzję 
troską o zagubione cząstki konsekrowanej Hostii oraz o:

zwiększenie wśród wiernych czci wobec Rzeczywistej Obecności 
Chrystusa w Sakramencie Eucharystii39.

W dodatku sposób ten nazywa się „zewnętrznym znakiem”, „pobudzają-
cym rozumienie wielkiej tajemnicy sakramentalnej”40.

12.	 W specyficznym kontekście nadzwyczajnej formy rytu rzymskiego 
praktyka przyjmowania Komunii św. wyłącznie na klęcząco i na język 
współgra z wielką czcią okazywaną przez kapłana Najświętszemu Sakra-
mentowi podczas celebracji w tej formie. Przykładem na to może być 
podwójne przyklęknięcie kapłana podczas Konsekracji oraz trzymanie 
razem kciuka i palca wskazującego od konsekracji do puryfikacji kieli-
cha. Przyjęcie Komunii św. na rękę powodowałoby szkodliwy dysonans 
między różnymi częściami liturgii. Kwestia ta jest dobrze wyrażona  
w skierowanej do Kościołów Wschodnich, instrukcji Il Padre, incompren-
sible (1996) o ważności utrzymywania sposobu przyjmowania Komunii 
św. tradycyjnego dla tych Kościołów:

Nawet jeśli wyklucza to docenienie innych kryteriów, choćby upraw-
nionych, oraz oznacza wyrzeczenie się pewnych udogodnień, zmiana 
tradycyjnego sposobu grozi wprowadzeniem nienaturalnego wtrętu  
w duchową strukturę, do której się odwołuje41.

38  Memoriale Domini.
39  Urząd Papieskich Celebracji Liturgicznych: Komunia przyjmowana na język i na klęcząco 
(2009).
40  Tamże.
41  Instrukcja Il Padre, incomprensible (1996), nr 58.



31

4: Orientacja liturgiczna

Streszczenie:

Odprawianie Mszy ad orientem (w kierunku wschodnim, tyłem do 
ludu) jest bardzo widoczną różnicą między nadzwyczajną formą rytu 
rzymskiego a większością celebracji w jego zwyczajnej formie. Cele-
browanie versus populum było znane we wczesnych wiekach, a później 
w pewnych kościołach (zwłaszcza w bazylice św. Piotra w Rzymie), 
lecz celebracja ad orientem była częściej spotykana, a w każdym razie 
o wartości danej praktyki nie można decydować jedynie na podstawie 
dawnego zwyczaju. Raczej, jak udowodnił papież Benedykt, celebro-
wanie ad orientem uwydatnia zarówno eschatologiczną naturę liturgii, 
jak i wspólną orientację kapłana oraz ludu w kierunku Pana, w prze-
ciwieństwie do nadmiernego skupienia się ludu na celebransie (i vice 
versa). Podkreśla ono także ofiarną naturę Mszy. We wszystkich tych 
aspektach jest to kluczowa kwestia dla charakteru i wartości nadzwy-
czajnej formy rytu rzymskiego rozpatrywanej jako całość.

1.	 Dla postronnego obserwatora jedną z najbardziej uderzających różnic 
między formami nadzwyczajną i zwyczajną jest sposób celebrowania tej 
drugiej, gdzie w prawie wszystkich przypadkach kapłan zwrócony jest 
twarzą do ludu (versus populum), podczas gdy w pierwszej kapłan ce-
lebruje, patrząc w tym samym kierunku co wierni (ad orientem, versus 
apsidem). Wiele osób z zaskoczeniem dowiaduje się, że w formie zwy-
czajnej można zgodnie z prawem celebrować ad orientem, i co więcej, że 
o tej zmianie, która wywarła tak wielki wpływ na architekturę kościołów 
katolickich, nie wspomina się w Konstytucji liturgicznej II Soboru Wa-
tykańskiego, Sacrosanctum Concilium. Celem niniejszego artykułu jest 
ukazanie wartości tradycyjnej praktyki w tym względzie.

2.	 Warto krótko przedstawić obecne stanowisko prawa kościelnego w tej 
materii, jeśli chodzi o formę zwyczajną. Kolejne edycje zreformowanego 



32

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

Mszału Rzymskiego zakładają z góry celebrację ad orientem, instruując 
kapłana, żeby zwrócił się do ludu, gdy jest to konieczne, a także mówią, 
że istnienie ołtarza zbudowanego w oddaleniu od ściany „jest pożądane 
wszędzie, gdzie to możliwe”1. Tam, gdzie nie jest to możliwe z powodu 
konieczności zachowania ołtarzy o wartości historycznej lub artystycz-
nej albo ograniczenia przestrzeni, celebracja ad orientem jest nieuniknio-
na; tam, gdzie jest to możliwe, możliwa byłaby również celebracja w obu 
kierunkach. Nie ma zatem żadnego usprawiedliwienia dla niszczenia hi-
storycznych ołtarzy, tworzenia dodatkowych2 [tuż przed historycznym 
— przyp. tłum.] lub uniemożliwiania celebracji ad orientem3.

Aspekt historyczny

3.	 Kwestia orientacji liturgicznej winna być rozpatrywana zarówno z histo-
rycznego, jak i teologicznego punktu widzenia.

1  Missale Romanum (2002), Institutio generalis, nr 299: „Altare exstruatur a pariete seiunctum, 
ut facile circumiri et in eo celebratio versus populum peragi possit, quod expedit ubicumque 
possibile sit” („Ołtarz winien być zbudowany w oddaleniu od ściany, aby łatwo można było 
obchodzić go dookoła i celebrować przy nim w stronę ludu, co jest pożądane wszędzie, gdzie 
to możliwe”. „Quod” („co jest”) w sposób naturalny odnosi się do pierwszej części zdania, a 
nie drugiej, która jest podrzędna w stosunku do pierwszej. Zob. C.M. Cullem i J.W. Koterski, 
The New IGMR and Mass versus populum, „Homiletic and Pastoral Review”, czerwiec 2001, 
s. 51–54. Por. instrukcja Inter oecumenici (1964): „Lepiej, gdy główny ołtarz jest zbudowany 
w oddaleniu od ściany, aby łatwo można było obchodzić go dookoła i celebrować przy nim w 
stronę ludu” („Praestat ut altare maius exstruatur a pariete seiunctum, ut facile circumiri et in 
eo celebratio versus populum peragi possit”), AAS 56 (1967), s. 375. Dla kontrastu zob. Dekret 
Świętej Kongregacji Obrzędów Sanctissimam Eucharistiam (1957), nr 4: „W kościołach, gdzie jest 
tylko jeden ołtarz, nie można go budować w taki sposób, że kapłan musiałby celebrować twarzą 
do ludu” („In ecclesiis, ubi unicum exstat altare, hoc nequit ita aedificari, ut sacerdos celebret 
populum versus”). Dekret dotyczy umiejscowienia tabernakulum w stosunku do ołtarza.
2  „Należy rozpatrzyć przypadki, gdy prezbiterium nie pozwala na umieszczenie ołtarza 
zwróconego do ludu lub nie byłoby możliwe utrzymanie istniejącego ołtarza z jego ornamentami 
w stanie nienaruszonym i jednoczesne ustawienie drugiego ołtarza jako głównego. W takich 
przypadkach rzeczą bardziej wierną naturze liturgii byłoby celebrowanie przy istniejącym ołtarzu, 
tyłem do ludzi, niż utrzymywanie dwu ołtarzy w jednym prezbiterium. Zasada, że powinien być 
tam tylko jeden ołtarz, jest teologicznie ważniejsza niż praktyka celebrowania twarzą do ludu”; 
„Notitiae” 29 (1993), s. 249 (Od redakcji).
3  Nierzadko celebracje w nadzwyczajnej formie rytu rzymskiego wymagają specjalnych 
platform umożliwiających celebrację ad orientem.



33

Orientacja liturgiczna

4.	 Wpływowe studium Ottona Nussbauma, które rzekomo miało wykazać, 
iż celebracje versus populum były normą podczas pierwszych czterech 
wieków chrześcijaństwa, w rzeczywistości ciężar dowodu na rzecz ce-
lebracji versus populum (tam, gdzie nie wykluczały tego badania arche-
ologiczne) oparło na tym, że celebracja ad orientem podkreśla ofiarny 
charakter Eucharystii, a takie podkreślenie dokonało się w późniejszym 
okresie4. Wbrew temu można zauważyć, że nie tylko pewne bardzo 
wczesne świadectwa podkreślają ofiarny aspekt Eucharystii5, lecz ponad-
to, że myślenie o Eucharystii jako o wspólnym posiłku nie sugerowałoby 
chrześcijanom we wczesnych wiekach obrazu ludzi siedzących po obu 
stronach stołu, lecz raczej spoczywających po tej samej stronie6, jak to 
widać w sztuce wczesnochrześcijańskiej7.

5.	 Z pewnością w pierwszych czterech wiekach chrześcijaństwa niektóre 
kościoły budowano w taki sposób, że celebrans musiał patrzyć w stronę 
nawy zza ołtarza, a inne posiadały główne wejście od wschodu i apsy-
dę od zachodu. Mniej wiemy natomiast o rzeczywistej praktyce. Jeśli 
pamiętać o silnej tradycji modlitwy w kierunku wschodnim, to jedną  
z możliwości jest, że wierni zwracali się ku wschodowi, odwracając się 
od ołtarza podczas anafory8. Inna możliwość jest taka, że wierni nie zaj-
mowali miejsc w nawie głównej, lecz zasadniczo przebywali w nawach 
bocznych, gdzie łatwiej im było się odwrócić od ołtarza w kierunku 
wschodnim9. Trzecia hipoteza mówi, że w kościołach z wejściem od 
wschodu kapłan w wielu przypadkach mógł celebrować ad apsidem,  
w kierunku „liturgicznego wschodu”, wskazywanego przez piękne mo-
zaiki w apsydzie10. Archeologia jest tutaj bardzo słabą wskazówką.

4  Otto Nussbaum, Der Standort des Liturgen (Hanstein, Bonn 1965), omawiane przez ks. Uwe 
Langa w Turning Towards the Lord: Orientation in Liturgical Prayer (Ignatius Press, San Francisco 
2004), s. 56–64.
5  Zwłaszcza w Didache i w Pierwszym liście Klemensa.
6  Benedykt XVI (Józef kard. Ratzinger), Duch liturgii (Klub Książki Katolickiej, Poznań 2002), s. 72.
7  U. Lang, dz. cyt., s. 61.
8  Hipotezę taką stawia Louis Bouyer: Liturgy and Architecture (University of Notre Dame Press, 
Notre Dame 1967), s. 55–56.
9  Hipoteza Klausa Gambera: Liturgie und Kirchenbau (Pustet, Regensburg 1976), s. 23–25.
10  Hipoteza ks. Uwe Langa, dz. cyt., s. 84–85.



34

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

6.	 Bazylika św. Piotra w Rzymie w oczywisty sposób służy za wzór do pro-
jektowania wielu innych kościołów11, lecz jej układ był zdeterminowany 
na każdym etapie budowy przez związek między ołtarzem a konfesją, 
grobem św. Piotra. Ten bardzo swoisty problem architektoniczny roz-
wiązano przez zorientowanie bazyliki wejściem ku wschodowi i cele-
brację w kierunku nawy. Podobna sytuacja istniała w przypadku wielu 
innych kościołów związanych z grobowcami, zwłaszcza bazyliki Grobu 
Pańskiego w Jerozolimie12. Dlatego nie należy oczekiwać, że te szacow-
ne przykłady architektury sakralnej powiedzą nam cokolwiek na temat 
wczesnochrześcijańskich zwyczajów lub ówczesnych postaw wobec 
uczestnictwa liturgicznego.

7.	 W końcu należy wspomnieć, że celebrowanie versus populum w wielkich 
bazylikach rzymskich we wczesnych wiekach nie ma ani duszpaster-
skich, ani liturgicznych implikacji, jakich pragną czasami zwolennicy 
versus populum. Odległość między ołtarzem a większością uczestniczą-
cych wiernych oraz starożytny zwyczaj modlenia się z oczyma skiero-
wanymi do góry wykluczają uczucie domowej bliskości, kontaktu wzro-
kowego czy dobrej widoczności odbywających się ceremonii. W rzeczy 
samej, we wczesnych wiekach nie było żadnych ceremonii przy ołtarzu 
podczas anafory13.

8.	 Celebrowanie versus populum we wczesnych wiekach co prawda istniało, 
lecz było praktyką mniejszościową i nie ma żadnych podstaw do uważa-
nia jej za wzorzec14. Pius XII (cytowany w Positio nr 3) przestrzega nas 
przed uprzywilejowaniem dawnych praktyk w stosunku do późniejsze-

11  Zwłaszcza dotyczy to kościołów stacyjnych w Rzymie: Benedykt XVI, dz. cyt., s. 71.
12  Zob. Aidan Nichols OP, Patrząc na liturgię. Krytyczna ocena jej współczesnej formy (Klub 
Książki Katolickiej, Poznań 1996), s. 87–88.
13  L. Bouyer, dz. cyt., s. 60–70.
14  Dla przeglądu dowodów na ten temat zob.: M.J. Moreton, Eis anatolas blepsete: Orientation as 
a Liturgical Principle, w: „Studia Patristica” 18, red. E.A. Livingstone (Oxford 1982), s. 575–590.



35

Orientacja liturgiczna

go rozwoju15 — teologiczne uzasadnienie późniejszego rozwoju trady-
cyjnych zwyczajów liturgicznych jest kluczowe w tej kwestii.

Aspekt teologiczny

9.	 Sprawowanie liturgii w kierunku wschodnim jest celebrowaniem w stro-
nę Pana, gdyż według starożytnej tradycji Pan Jezus odszedł ku wscho-
dowi i ze wschodu powróci16. Wschód słońca jest z tego powodu znaczą-
cym symbolem. Zwrócenie się na wschód wnosi więc do liturgii istotny 
element eschatologiczny — oczekiwanie na powrót Pana Jezusa — wy-
znaczając także kierunek podróży, w którą wyrusza sam lud, wychodząc 
naprzeciw Panu17. Jak określił kard. Christoph Schönborn, w celebracji 
ad orientem wyraża się postawa oddawania czci „obviam Sponso” (naprze-
ciw Oblubieńcowi), a zatem spotkanie z Oblubieńcem oraz „antycypa-
cja ostatecznego przyjścia Chrystusa18.

15  Encyklika Mediator Dei (1947), nr 24: „Owszem, liturgia dawnych wieków jest niewątpliwie 
godna szacunku. Nie należy jednak mniemać, iż dawny zwyczaj, dlatego tylko że tchnie 
starożytnością, jest lepszy i stosowniejszy, czy to sam przez się, czy to w odniesieniu do 
późniejszych czasów i nowych warunków. Także nowe obrzędy liturgiczne są godne szacunku 
i zachowania, gdyż powstały pod natchnieniem Ducha Świętego, który w każdym czasie aż do 
końca świata jest obecny w Kościele (por. Mt 28, 20); są one w równym stopniu środkami, 
którymi przeczysta Oblubienica Jezusa Chrystusa posługuje się dla ożywienia i zapewnienia 
świętości ludzi” („Haec eadem iudicandi ratio tenenda est, cum de conatibus agitur, quibus 
nonnulli enituntur quoslibet antiquos ritus ac caerimonias in usum revocare. Utique vetustae 
aetatis Liturgia veneratione procul dubio digna est; verumtamen vetus usus, non idcirco 
dumtaxat quod antiquitatem sapit ac redolet, aptior ac melior existimandus est vel in semet 
ipso, vel ad consequentia tempora novasque rerum condiciones quod attinet. Recentiores etiam 
liturgici ritus reverentia observantiaque digni sunt, quoniam Spiritus Sancti afflatu, qui quovis 
tempore Ecclesiae adest ad consummationem usque saeculorum (cfr. Matth. 28, 20), orti sunt; 
suntque iidem pariter opes, quibus inclita Iesu Christi; Sponsa utitur ad hominum sanctitatem 
excitandam procurandamque”).
16  Mt 24, 27: „Albowiem jak błyskawica zabłyśnie od wschodu, a widna jest aż na zachodzie, tak 
będzie i przyjście Syna Człowieczego”. Zob. German z Konstantynopola [autorstwo wątpliwe — 
przyp. tłum.], Historia ecclesiastica, et mystica contemplatio, PG 98, kol. 384–453, kol. 392 B. Por. 
U. Lang, dz. cyt., s. 37.
17  U. Lang, dz. cyt., s. 97.
18  Christoph Schönborn, Miłować Kościół. Wielkopostne rekolekcje watykańskie (Edycja Świętego 
Pawła, Częstochowa 2000), s. 132.



36

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

10.	 Poza symboliką wschodu istnieje również kwestia modlenia się kapłana 
i wiernych w tym samym kierunku — ich jedności w modlitwie. Zesta-
wiając ze sobą te dwie sprawy, Ojciec Święty pisze:

Istotną kwestią jest jednak wspólne zwrócenie się na Wschód w cza-
sie Modlitwy Eucharystycznej. Nie chodzi tu o coś przypadkowego, 
lecz o rzecz zasadniczą. To nie spojrzenie na kapłana jest ważne, 
lecz wspólne spojrzenie na Chrystusa. Nie chodzi tutaj o dialog , lecz  
o wspólną adorację, o wyjście naprzeciw Temu, który nadchodzi. To 
nie zamknięty krąg odpowiada istocie wydarzenia, lecz wspólne wy-
ruszenie w drogę, wyrażające się we wspólnym kierunku19.

11.	 Innym czynnikiem jest symbolika ofiary: zgromadzenie, które nie jest 
zamkniętym kręgiem, otwiera się w celu złożenia Bogu ofiary20. Uwydat-
nia się to szczególnie w formie nadzwyczajnej, gdy kapłan składa Ofiarę 
Mszy Bogu, a wierni jednoczą się z tą Ofiarą. Jak zaobserwował Klaus 
Gamber:

Osoba dokonująca ofiarowania zwraca się do tego, który to ofiarowa-
nie przyjmuje; stoi zatem przed ołtarzem, skierowana ad Dominum, 
w stronę Pana21.

Odrzucenie celebracji ad orientem przez protestanckich reformatorów zwią-
zanych w większości z „Niskim Kościołem” (Low Church) i jej przywrócenie 
przez ruchy „katolicyzujące” wewnątrz anglikanizmu stanowi przykład pod-
kreślający jej symboliczne znaczenie22.

19  Benedykt XVI, dz. cyt., s. 75. Ojciec Święty cytuje J.A. Jungmanna, „jednego z ojców 
soborowej Konstytucji o liturgii”, na temat ważności wspólnego kierunku modlitwy, dz. cyt., s. 74.
20  Por. A. Nichols, dz. cyt., s. 97.
21  Klaus Gamber, The Reform of the Roman Liturgy (Una Voce Press, San Juan Capistrano 
1993), s. 178.
22  U. Lang, dz. cyt., s. 110; por. J.A. Jungmann, recenzja książki Ottona Nussbauma, Der 
Standort des Liturgen…, „Zeitschrift für Katholische Theologie” 88 (1966), s. 445–450, na s. 448.



37

Orientacja liturgiczna

12.	 W związku z tym konieczne jest odróżnienie kapłana składającego 
Ofiarę Bogu od kapłana ukazującego konsekrowaną Hostię wiernym 
(gdy wypowiada słowa: Ecce Agnus Dei), a także modlitw kapłańskich 
kierowanych do Boga ku wschodowi od okresowego zwracania się do 
wiernych (Dominus vobiscum). W tym drugim przypadku kapłan w wi-
doczny sposób odwraca się do wiernych, co jest możliwe tylko wówczas, 
gdy poza tym jest skierowany ad apsidem. Kontrast ten podkreśla Max 
Thurian w artykule opublikowanym w „Notitiae”:

Niezależnie od architektonicznego układu kościoła należy zawsze 
brać pod uwagę te dwa uzupełniające się w liturgii aspekty. […] Czę-
sto cała celebra rozgrywa się jako przemówienie i dialog , w czym nie 
ma już miejsca na adorację, kontemplację i ciszę. Stałe „oko w oko” 
celebransów z wiernymi ukierunkowuje wspólnotę na samą siebie23.

13.	 Papież Benedykt zwraca również uwagę na niebezpieczeństwa płynące  
z celebrowania versus populum jako „rozmowy”, z przesadnego zaanga-
żowania oraz kontaktu wzrokowego między celebransem a wiernymi24.  
W celebracji ad orientem unika się nadmiernego podkreślania osobowo-
ści kapłana; stanowi ona zasadniczą cechę formy nadzwyczajnej.

Wnioski

14.	 Praktyka formy nadzwyczajnej polegająca na celebrowaniu ad orientem 
jest cennym zachowaniem czcigodnego zwyczaju o wielkim znaczeniu 
symbolicznym. Jak podkreśla instrukcja Il Padre, incomprensibile w od-
niesieniu do tradycji wschodniej:

23  Max Thurian, La Liturgie, contemplation du mystère, „Notitiae” 32 (1996), s. 692 [po polsku: 
Max Thurian, Liturgia jako kontemplacja. Rozważania o podstawach reformy liturgii mszalnej, 
„Anamnesis” 3 (1996/1997), nr 2 (9), s. 18–23, na s. 19).
24  „Tak naprawdę doszło tutaj do klerykalizacji, nigdy wcześniej w tym miejscu nieobecnej. 
Kapłan — jako przewodniczący liturgii (jak się go teraz chętnie nazywa) — staje się teraz 
właściwym punktem odniesienia dla całości. Wszystko zależy od niego. To jego trzeba widzieć, 
to w jego działaniu brać udział, jemu odpowiadać — to jego kreatywność podtrzymuje całość. 
[…] Coraz mniej widać tu Boga, coraz ważniejsze staje się to, co czynią ludzie, którzy spotykają 
się tutaj i którzy wcale nie chcą się już poddać »danemu z góry schematowi«”: Benedykt XVI, 
dz. cyt., s. 74.



38

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

Nie jest to — jak się często twierdzi — przewodniczenie celebracji 
tyłem do ludu, lecz raczej prowadzenie ludu w pielgrzymce do Króle-
stwa, przyzywanego w modlitwie aż do powrotu Pana.

Zwyczaj ten […] ma zatem głęboką wartość i winien być zachowany 
[…]25.

15.	 Ostatnie słowo możemy pozostawić kard. Christophowi Schönbornowi:

Jak ważne są te znaki, aby „wcielić” wiarę! Wspólna modlitwa ver-
sus orientem, kapłana i wiernych, łączyła tę kosmiczną „orientację”  
z wiarą w zmartwychwstanie Chrystusa, Sol oriens, i w Jego po-
wtórne przyjście w chwale26.

25  Instrukcja Il Padre, incomprensibile (1996), nr 107.
26  Kard. Ch. Schönborn, dz. cyt., s. 131.



39

5: Stosowanie Wulgaty  
      i dawnych Psałterzy łacińskich

Streszczenie:

Mszał z 1962 roku w przeważającej mierze korzysta ze starożytnego 
łacińskiego tłumaczenia, znanego jako „Wulgata”; psalmy zaś czer-
pie z dawnych Psałterzy: „gallikańskiego” i (częściowo) „rzymskie-
go”. Przekłady te posługiwały się odrębnym stylem „chrześcijań-
skiej łaciny”, a w Starym Testamencie szły za greckim tłumaczeniem  
Septuaginty. Obie cechy stały się przyczyną ich krytyki. W 1945 roku 
opublikowano „Psałterz Piusowy”, posługujący się stylem pogań-
skich autorów łacińskich i oparty na hebrajskim tekście masorec-
kim. („Neowulgatę” — zupełnie nowy łaciński przekład całej Biblii 
— opublikowano ostatecznie w 1979 roku). Mimo to dokumenty 
soborowe i posoborowe potwierdzają wartość powyższych cech. 
Zwłaszcza oparcie się na Septuagincie sprawia, że dawne łacińskie 
przekłady mieszczą się w nurcie tradycji interpretacyjnej, którą stoso-
wali zarówno autorzy Nowego Testamentu, jak i greccy oraz łacińscy 
Doktorzy Kościoła, i która przeniknęła do kluczowych fragmentów 
używanych w liturgii. Posługiwanie się dawnymi tekstami łacińskimi 
istotnie wpływa na naturalną jedność Mszału z 1962 roku. Elementy 
Psałterza Piusowego, obecne w nim ze względów historycznych, naj-
lepiej byłoby usunąć.

1.	 Jedną z różnic między dwiema formami obrządku rzymskiego, mocno 
utrwaloną, a zarazem skomplikowaną, jest stosowanie w formie nadzwy-
czajnej: w lekcjonarzu — związanego ze św. Hieronimem dawnego prze-
kładu Biblii, zwanego Wulgatą (z pewnymi zmianami), a w propriach 
mszalnych — Psałterza „rzymskiego” i „gallikańskiego”. Podczas gdy 
Graduale Romanum z 1974 roku stosuje dawne teksty śpiewów, forma 
zwyczajna poza tym przypadkiem opiera się na całkowicie nowym łaciń-



40

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

skim tłumaczeniu, jakim jest Nova Vulgata Editio, czyli „Neowulgata”1. 
Celem niniejszego artykułu jest objaśnienie wartości tekstów znajdują-
cych się w Mszale z 1962 roku oraz omówienie granic właściwej reformy.

Styl łaciny chrześcijańskiej i klasycznej

2.	 Chociaż niniejszy artykuł nie zajmuje się w pierwszym rzędzie Oficjum, 
warto wspomnieć o rewizji hymnów brewiarzowych, dokonanej za pa-
pieża Urbana VIII. Teksty opublikowane w 1629 roku2 zostały dosto-
sowane do stylu łaciny z epoki augustyńskiej. Poprawione hymny po-
wszechnie uważa się za mniej odpowiednie do śpiewu i po części z tego 
właśnie powodu dominikanie, benedyktyni, cystersi, karmelici trzewicz-
kowi i kartuzi nigdy ich nie przyjęli.

3.	 Psałterz Piusowy (wraz z poprawionymi w tym samym czasie kantykami 
brewiarzowymi), zredagowany przez o. (późniejszego kard.) Augusty-
na Beę SI i zatwierdzony w 1945 roku3, również wzorował się na stylu 
augustyńskim4. Psałterz ten zatwierdzono jako opcjonalny dla Oficjum; 
począwszy od 1945 roku stosowano go przy układaniu tekstów własnych 
do nowych lub zmienionych świąt (zob. Dodatek A).

4.	 A jednak wbrew tej klasycyzującej tendencji chrześcijańska łacina 
ma własne walory. Wybitna holenderska filolog klasyczna Christine  
Mohrmann5 zauważyła, że w dawnych łacińskich przekładach Pisma 

1  Psałterz Neowulgaty opublikowano po raz pierwszy w 1969 roku, Nowy Testament w 1971 
roku, a całą Biblię w 1979 roku. Instrukcja Liturgiam authenticam (nr 37) mówi, że „wszystko, co 
dotyczy ustalenia tekstu kanonicznego Ksiąg Świętych, należy odnieść do normy wydania Nowej 
Wulgaty” („omnia ad normam Novae Vulgatae editionis esse referenda quoad textum canonicum 
Sacrarum Scripturarum definiendum”). Por. nr 24.
2  Brewiarz Rzymski zawierający nowe hymny wydano w 1631 r.
3  AAS 37 (1945), s. 65 i n.
4  Bea nazywa epokę augustyńską „lepszym okresem łaciny” („di quel migliore periodo della 
latinita”); „Biblica” 26 (1945), s. 203 i n. Bea mówi o dawnych łacińskich tekstach, że posługują 
się „ludową i późną łaciną” („latino volgare e posteriore”), a swoją własną, augustyńską w stylu 
łacinę nazywa „bardziej wyszukaną, bardziej klasyczną” („un latino piu scelto, piu classico”).
5  Ch. Mohrmann, Vigiliae Christianae I (1947), s. 114–128 i 168–182; zob. również tejże: 
Liturgical Latin.



41

Stosowanie Wulgaty i dawnych psałterzy łacińskich

Świętego słownictwo z pogańskimi konotacjami zastępowano wyraza-
mi archaicznymi lub obcymi albo neologizmami; nadmiernie dosłow-
ne przekłady doprowadziły do przyjęcia greckich i semickich idiomów, 
składni, a nawet elementów gramatyki. W efekcie powstał zasób łaciń-
skich słów o silnie widocznej tożsamości, rozpoznawalny od razu jako 
chrześcijański, ściśle związany z Pismem Świętym i odpowiedni do 
użytku liturgicznego; postępowano w sposób uderzająco podobny do 
realizacji rady udzielonej w instrukcji Liturgiam authenticam6. Szczegól-
nie godny uwagi jest fakt, że łacińskie Psałterze, które wyłoniły się z tej 
tradycji, naśladują rytmiczną budowę poezji hebrajskiej i są przystoso-
wane do śpiewu.

5.	 Konstytucja o liturgii świętej II Soboru Watykańskiego Sacrosanctum 
Concilium zdecydowanie potwierdziła wartość łaciny chrześcijańskiej. 
O hymnach mówi ona po prostu:

Hymnom, o ile uzna się to za właściwe, należy przywrócić formę  
pierwotną7.

O Psałterzu konstytucja mówi, że jego przegląd:

Winien wziąć pod uwagę łacinę chrześcijańską, zastosowanie litur-
giczne, także w śpiewie, oraz całą tradycję Kościoła łacińskiego8.

6  Liturgiam authenticam, nr 27: archaizmy, „wyrazy lub powiedzenia pozornie niestosowne” 
(„vocabula aut locutiones specie inelegantes continentu”) wywodzące się z dosłownego 
przekładu oraz inne czynniki mogą przyczynić się do wytworzenia „sakralnego stylu, który 
powinno się też uznać za język ściśle liturgiczny” („stylum sacrum, qui et tamquam sermo proprie 
liturgicus agnoscatur”). Por. nr 40 o unikaniu „sposobu mówienia” używanego w niekatolickim 
i niechrześcijańskim języku religijnym („loquendi consuetudine communitatum ecclesialium 
non catholicarum, aut aliarum religionum”). Por. instrukcję Varietates legitimae (1994), nr 53: 
„pewne słowa ze zwykłej łaciny (memoria, sacramentum) nabrały innego znaczenia w wierze 
chrześcijańskiej”.
7  Sacrosanctum Concilium, nr 93: „Hymni, quantum expedire videtur, ad pristinam formam 
restituantur”.
8  Sacrosanctum Concilium, nr 91: „respectu habito latinitatis christianae, usus liturgici etiam in 
cantu, necnon totius traditionis latinae Ecclesiae”.



42

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

Septuaginta i tradycja interpretacyjna

6.	 Podczas gdy Stary Testament Neowulgaty opiera się na hebrajskim tek-
ście masoreckim, Wulgata i dawne Psałterze łacińskie są zależne od Sep-
tuaginty (greckiego tłumaczenia Starego Testamentu). Instrukcja Varie-
tates legitimae (1994) opisuje tworzenie Septuaginty jako „wzbogacenie 
Pisma Świętego” dokonane „pod Boskim natchnieniem”9; pogląd taki 
odzwierciedla zgodną opinię Ojców Kościoła10. Papież Benedykt XVI 
dowodził niedawno, że jest ona wyrazem dawniejszej hebrajskiej tradycji 
rękopiśmiennej11 i bardziej rozwiniętego rozumienia teologicznego niż 
bezpośrednio dostępne dla nas wersje hebrajskie12. Warto zauważyć, że 
używa się jej niekiedy w Nowym Testamencie właśnie z powodu jej nie-
zgodności z tekstem hebrajskim13. To Septuaginta stanowiła dla greckich 

9  Instrukcja Varietates legitimae (1994), nr 9: „Przekład Ksiąg świętych na język grecki 
wprowadził słowo Boże do świata, który dotąd był na nie zamknięty, i pod Boskim natchnieniem 
przyczynił się do wzbogacenia Pisma Świętego” („Versio librorum sacrorum in graecam linguam 
verbum Dei immisit in mundum, qui ei clausus erat, atque, Deo inspirante, ad Scripturas ipsas 
locupletandas induxit”).
10  Św. Augustyn napisał: „Wszystko, co znajduje się w Septuagincie, a czego nie ma  
w tekstach hebrajskich, Duch [Boży] wolał podać do wiadomości nie przez tamtych, ale przez 
siedemdziesięciu, wskazując w ten sposób, że jedni i drudzy byli Prorokami” (O państwie Bożym, 
18, 43). Zob. Richard Smith SI, Inspiration and Inerrancy, [w:] Brown i in., Jerome Biblical 
Commentary (Geoffrey Chapman, London 1969), s. 499–514, na s. 511–12.
11  Zob. niżej przypis 20.
12  Papież Benedykt XVI, Wiara, rozum i uniwersytet — wspomnienia i refleksje, wykład na 
spotkaniu z przedstawicielami świata nauki w Aula Magna Uniwersytetu Ratyzbońskiego (12 
IX 2006): „Dzisiaj wiemy, że grecki przekład Starego Testamentu dokonany w Aleksandrii — 
Septuaginta — jest czymś więcej niż zwykłym tłumaczeniem (być może zasługującym nawet na 
niezbyt pochlebną ocenę) tekstu hebrajskiego: jest w istocie samoistnym świadectwem pisemnym 
i konkretnym, ważnym krokiem w dziejach Objawienia, w którym owo spotkanie dokonało się 
w sposób mający decydujące znaczenie dla narodzin chrześcijaństwa i jego rozpowszechnienia”.
13  Najbardziej znanym przykładem, pochodzącym z proroctwa Izajasza (Iz 7, 14), są słowa: 
„Dziewica pocznie”, w których tłumacze Septuaginty oczekują narodzin z Dziewicy; słowa te 
wypowiedziane są z jasnością, której brakuje tekstowi hebrajskiemu. Występujące w Wulgacie 
słowo „virgo” idzie za „hē parthenos” Septuaginty; hebrajskie „almâh” można równie dobrze 
przełożyć jako „młoda niewiasta”. Zob. R. Smith, dz. cyt., s. 511: „W Nowym Testamencie 
bardzo często cytuje się raczej Septuagintę niż grecki przekład oparty bezpośrednio na tekście 
masoreckim. Ponadto, aby uzasadnić podstawowe dogmaty chrześcijaństwa, czasami dlatego 
właśnie cytuje się Septuagintę, że tekst hebrajski nie stanowi wsparcia dla konkretnej doktryny”.



43

Stosowanie Wulgaty i dawnych psałterzy łacińskich

Ojców Kościoła podstawę do komentowania i egzegezy Pisma Święte-
go, a dzięki opartym na niej łacińskim przekładom Ojcowie i Doktorzy  
Kościoła Zachodniego mogli tworzyć w łączności z nimi.

7.	 Krótko mówiąc: własny sposób odczytania Starego Testamentu przez 
tłumaczy Septuaginty tworzy kluczowe ogniwo w tradycji interpretacyj-
nej, przyswojonej i rozwijanej przez autorów Nowego Testamentu oraz 
Ojców, Doktorów i uczonych Kościoła aż do współczesności. To wła-
śnie ta tradycja interpretacyjna odbija się w liturgicznym zastosowaniu 
Starego Testamentu, zwłaszcza psalmów, w dawnej łacińskiej tradycji 
liturgicznej.

8.	 Znaczenie „całej tradycji Kościoła łacińskiego” jest wspomniane w przy-
toczonym wyżej fragmencie konstytucji Sacrosanctum Concilium i zde-
cydowanie potwierdzone w instrukcji Liturgiam authenticam:

Należy dołożyć starań, aby przekłady były dostosowane do takiego 
zrozumienia miejsc biblijnych, które przekazała praktyka liturgiczna 
i tradycja Ojców Kościoła, zwłaszcza gdy chodzi o teksty o wielkim 
znaczeniu, jak psalmy i czytania stosowane w szczególnie uroczy-
stych celebracjach roku liturgicznego; w tych wypadkach usilnie nale-
ży dbać o to, aby przekład wyrażał przekazany sens chrystologiczny, 
typologiczny lub duchowy oraz ukazywał jedność i związek między 
obydwoma Testamentami14.

Zachowanie tej interpretacyjnej tradycji w tekstach Mszału z 1962 roku,  
w przeciwieństwie do Neowulgaty, ilustruje Dodatek C15.

14  Liturgiam authenticam, nr 41: „Opera detur, ut translationes ad intellectum locorum 
biblicorum ab usu liturgico ac traditione Patrum Ecclesiae transmissum conformentur, praesertim 
cum de textibus magni momenti agitur, sicut psalmi et lectiones in praecipuis celebrationibus 
anni liturgici adhibitae; his in casibus diligentissime curetur oportet, ut translatio traditum 
sensum christologicum, typologicum aut spiritualem exprimat atque unitatem et nexum inter 
utrumque Testamentum manifestet”. Ponownie: „Tłumaczom trzeba nieustannie usilnie 
przypominać, aby z uwagą śledzili historię interpretacji”. Po raz kolejny: „Pewne wyrazy, które 
należą do skarbca całego Kościoła pierwotnego albo wielkiej jego części, oraz inne, włączone do 
dziedzictwa ludzkiego umysłu, należy w przekładzie zachowywać” [tamże, nr 56].
15  Por. P. Jeffery, Translating Tradition. A chant historian reads „Liturgiam authenticam” (Liturgical 



44

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

9.	 Odnowienie dawnych tekstów liturgicznych przez papieży św. Piusa V16, 
Klemensa VIII17 i św. Piusa X18 jest dowodem wielkiego szacunku dla 
autentycznych tekstów (zob. Dodatek B) i podnosi kwestię ciągłości kul-
tu, wiążącą się z zagadnieniem tradycji interpretacyjnej. Posługując się  
ipsissima verba niezliczonych pokoleń naszych katolickich poprzedni-
ków, przez rozważanie tych samych tekstów przeżywamy te same czyn-
ności liturgiczne19. Jak to wyraził papież Benedykt XVI:

Do rytuału przynależy także element diachroniczny, modlitwa z Oj-
cami Kościoła i Apostołami. [...] Obrządki są [...] formami tradycji 
apostolskiej i jej rozwoju w wielkich przestrzeniach tradycji. [...] „Bo-
ska liturgia” [...] ukształtowana jest zgodnie z dziejowością Bożego 
działania, podobnie jak słowo Pisma kształtowane jest przez ludzi 
oraz ich otwartość na to słowo. [...] Znaczenie obrządków można 
śmiało przyrównać do znaczenia wielkich wyznań wiary Kościoła 
starożytnego20.

Press, Collegeville 2005), s. 33–39.
16  Wstęp do Missale Romanum z 1570 r.
17  Wstęp do Missale Romanum z 1608 roku. O klementyńskiej odnowie autentycznych tekstów 
liturgicznych (w przeciwieństwie do Wulgaty) zob. P. Jeffery, dz. cyt., s. 50–52.
18  Wstęp do Graduale Romanum z 1908 roku.
19  To instynktowne przekonanie dobrze wyrazili anglikańscy uczeni, którzy w 1865 roku 
wydali łacińską wersję Book of Common Prayer, pragnąc zastosować „te same słowa, które wzięły 
początek od najwybitniejszych Doktorów Kościoła... Leona... Grzegorza..., które w ciągu tylu 
stuleci były drogie dla naszych poprzedników: Bedy... króla Alfreda Wielkiego... Osmunda  
i Anzelma, i innych w ich pobożnym obcowaniu z niebem (»in pio cum coelis commercio cordi 
fuere«)”, w: W. Bright, P.G. Medd, Libri Precum Publicarum Ecclesiae Anglicanae Versio Latina, 
Rivington, Londini-Oxonii-Cantabrigiae 1865.
20  Kard. J. Ratzinger, Duch liturgii, s. 147–150. Zob. też papież Benedykt XVI, List do 
biskupów towarzyszący motu proprio Summorum Pontificum: „W historii jest rozwój i postęp, 
ale bez żadnego rozłamu. To, co dla poprzednich pokoleń było święte, również dla nas pozostaje 
święte i wielkie”.



45

Stosowanie Wulgaty i dawnych psałterzy łacińskich

10.	 Chociaż Psałterz Piusowy21 i Neowulgatę22 przygotowywano, troszcząc 
się o dokładność, nieuchronnie wyrażają one powszechną opinię nauko-
wą epoki, w której powstawały. Ujmując rzecz ogólnie: od czasu opra-
cowania tych tłumaczeń w biblistyce zaszły głębokie zmiany. W coraz 
większym stopniu dostrzega się problem z definitywnym ustaleniem 
oryginalnego tekstu23, a wiele prostych, praktycznych reguł, którymi kie-
rowali się naukowcy, podano w wątpliwość24. W rzeczywistości wszyst-
kie przekłady opierają się na poglądach uczonych, które mogą zostać 
zrewidowane w świetle zgromadzonych dowodów, oraz na chwiejnych 
tendencjach w świecie nauki. Ponieważ liturgia potrzebuje niezmien-
nej podstawy Pisma Świętego, musimy pogodzić się z faktem, że nasze 

21  Np. Psałterz Piusowy opublikowano w przeddzień odkrycia zwojów znad Morza Martwego, 
które niekiedy przyznały rację Septuagincie wbrew masoreckim tekstem hebrajskim, będącym 
podstawą tłumaczenia Piusowego. Zob. Raymond Brown, D.W. Johnson, Kevin O’Connell, 
Texts and Versions, [w:] R. Brown i in., The New Jerome Biblical Commentary (Geoffrey 
Chapman, London 1986, s. 1083–1112, na s. 1086: w rękopisach z Qumran „znajduje się wiele 
alternatywnych lekcji i rozwinięć, które w średniowiecznych hebrajskich rękopisach tradycji 
masoreckiej nie mają swych odpowiedników, a które często były już znane źródłom greckim  
i samarytańskim”.
22  Analogicznie: Nowy Testament Neowulgaty opierał się na dwóch pierwszych wydaniach 
United Bible Societies’ Greek New Testament (z 1966 i 1968 roku). Występował w nich mocno 
krytykowany system oznaczania odmiennych lekcji (A, B, C, D) wskazujący (według wydawców) 
na ich „względny stopień pewności”, który porzucono w późniejszych wydaniach. W recenzji 4. 
wydania prof. J.K. Elliott odniósł się do „dziwacznego i często krytykowanego systemu oznaczeń 
literowych”, nazywając go „arbitralnym i zmiennym”, i konkludując, że „nawet tutaj wydawcy 
przyznają, że ów »tekst standardowy« nie jest ustalony na zawsze i może się zmienić”. J.K. Elliott, 
New Testament Textual Criticism. The Application of thoroughgoing principles (Brill, Leiden 2010), 
s. 557–558.
23  E.J. Epp, B.R. Gaventa, Junia. The First Woman Apostle (Augsburg Fortress Publishers, 
Minneapolis 2005), s. 5, o problemie z ustaleniem niezmiennego i precyzyjnego „oryginalnego 
tekstu autorskiego”. Jednym z czynników, który na to wpłynął, było zrozumienie przez znawców 
kultury klasycznej (np. Rosalind Thomas) i badaczy Nowego Testamentu (np. Lovedaya 
Alexandra), że przy zajmowaniu się epoką, w której druk jeszcze nie umożliwiał definitywnych 
„edycji”, badanie „piśmienności” i jego związku z „oralnością” może nas wiele nauczyć o celu, 
genezie i rozwoju różnych rodzajów tekstu.
24  Aby dać tylko jeden przykład: założenie, że prawdopodobniejsze jest powstanie dłuższych 
wersji tekstu wskutek interpolacji niż krótszych przez okrojenie, straciło uznanie. E.J. Epp, tamże: 
„zarówno ta prostota, jak i towarzysząca jej naiwność krytyki tekstu Nowego Testamentu zaczęły 
się kruszyć”.



46

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

teksty liturgiczne nie zawsze będą zgodne z najnowszą wspólną opinią 
uczonych.

11.	 Papież Pius XII w encyklice Divino afflante Spiritu wprowadził ważne 
rozróżnienie dotyczące tej sprawy:

Ten wyjątkowy autorytet Wulgaty, jej tzw. autentyczność, nie został 
więc ogłoszony przez Sobór [Trydencki] przede wszystkim dla wzglę-
dów krytycznych, lecz raczej dla słusznego, tyle stuleci trwającego po-
sługiwania się nią przez Kościoły. Ono dowodzi, jak Kościół rozumiał 
i jeszcze rozumie Wulgatę: że w sprawach wiary i obyczajów jest ona 
zupełnie wolna od wszelkiego błędu, tak że, jak to Kościół stwierdza 
i zaświadcza, w rozprawach, wykładach, kazaniach może być uży-
wana bez obawy błędu. Autentyczność ta zatem nie jest w pierwszym 
rzędzie krytyczna, ale raczej prawna25.

Używanie przez Kościół Wulgaty nie zobowiązuje go do twierdzenia, że jest 
ona najdokładniejszym z możliwych przekładów natchnionego tekstu he-
brajskiego. Jest ona raczej wyrazem własnej interpretacji tekstu przez Kościół 
i daje pewność, że nie wprowadzono do niego żadnych błędów w dziedzinie 
wiary i moralności.

Wnioski

12.	 Dawne teksty stosowane w tradycji liturgicznej Kościoła są prawdzi-
wym skarbem. Stanowią wielkie osiągnięcie chrześcijańskiej nauki i kul-
minacyjny moment rozwoju chrześcijańskiego stylu, mający ogromne 
znaczenie dla chrześcijańskiej kultury26. Ponadto, posługując się nimi 
obecnie, możemy używać tych samych słów co wielu naszych przodków  
w wierze i, co istotniejsze, jesteśmy zdolni docenić sposób, w jaki zostały 

25  Papież Pius XII, encyklika Divino afflante Spiritu (1943), cz. II § 1 c.
26  Por. papież Paweł VI, list apostolski Sacrificium laudis (1966): „Ponieważ język ten [czyli 
łacina] jest w Kościele łacińskim najobfitszym źródłem kultury chrześcijańskiej i najbogatszym 
skarbem pobożności” („cum sit in Ecclesia Latina christiani cultus humani fons uberrimus et 
locupletissimus pietatis thesaurus”).



47

Stosowanie Wulgaty i dawnych psałterzy łacińskich

one przez nich zastosowane w homiletyce, egzegezie i liturgii. Wartość 
diachronicznej ciągłości, jaką sobą przedstawiają, została podkreślona  
w dokumentach Sacrosanctum Concilium i Liturgicam authenticam,  
a także przez papieża Benedykta XVI. Wynika stąd, że w formie nadzwy-
czajnej należy zachować stosowanie Wulgaty oraz dawnych Psałterzy  
i opierać się na nich przy tworzeniu wszelkich nowych propriów.

13.	 „Stałość” Psałterza, „podstawowej księgi modlitw dla ludu chrześcijań-
skiego”, którą zaleca Liturgiam authenticam27, zaburza niewątpliwie obec-
ność elementów Psałterza Piusowego w Mszale z 1962 roku. Instrukcja 
Il Padre, incomprensibile (1996), skierowana do Kościołów wschodnich, 
wyraża sprawę jasno:

Pierwszym obowiązkiem każdej odnowy liturgicznej na Wschodzie 
(jak się to również dzieje w przypadku reformy liturgicznej na Za-
chodzie) jest ponowne odkrycie pełnej wierności własnym tradycjom 
liturgicznym przez korzystanie z ich bogactw oraz usunięcie tego,  
co naruszyło ich autentyczność28.

W świetle orzeczenia konstytucji Sacrosanctum Concilium nie ma, jak się 
zdaje, wątpliwości, że Psałterz Piusowy (wraz z kantykami) oraz poprawio-
ne hymny brewiarzowe Urbana VIII stanowią — by posłużyć się tutaj in-
nym wyrażeniem z Il Padre — „nienaturalny wtręt”29 w obrębie liturgicznej 
tradycji reprezentowanej przez Mszał z 1962 roku i związane z nim księgi 
liturgiczne. A zatem, uwzględniwszy to wszystko, najlepiej byłoby je zastą-
pić odpowiednimi ustępami Psałterza gallikańskiego, kantykami Wulgaty  
i oryginalnymi średniowiecznymi hymnami brewiarzowymi.

27  Liturgiam authenticam, nr 36.
28  Il Padre incomprensibile, nr 18.
29  Tamże, nr 58.



48

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

Dodatki

Dodatek A: Psałterz Piusowy (wraz z kantykami)  
znajdujący się w księgach z 1962 roku

W Praeparatio ad Missam: psalmy 83, 84, 85, 115 i 129

W Gratiarum Actio post Missam: Benedicite i Ps 150

W zreformowanych obrzędach Wielkiego Tygodnia (1955): Wielki Czwartek: 
Ps 21 (towarzyszący obnażaniu ołtarzy)

Wigilia wielkanocna, w następujących po niej laudesach: Benedictus

1 V, św. Józefa Rzemieślnika: werset psalmowy introitu; respons i werset gradu-
ału; traktus; ofertorium

31 V, NMP Królowej: werset psalmowy introitu; werset graduału

15 VIII, Wniebowzięcie NMP: respons i werset graduału

3 IX, św. Piusa X: antyfona i psalm introitu; respons i werset graduału; werset 
do Alleluja; traktus; podwójne Alleluja na okres wielkanocny

Pro aliquibus locis, 6 V, św. Dominika Savio: psalm introitu; graduał, Alleluja, 
traktus, ofertorium

Pro aliquibus locis, 6 VII, św. Marii Goretti: antyfona i psalm introitu; respons  
i werset graduału; Alleluja; traktus

(Warto też wspomnieć, że Breviarium Romanum z 1962 roku z Psałterzem Wul-
gaty zachowuje Psałterz Piusowy dla — mających własne psalmy na święto  
i oktawę — oficjów Bożego Narodzenia i Wielkanocy, jak i antyfony, kapitula  
i responsoria przeznaczone do ułożonych po 1945 roku oficjów o świętych:  
św. Józefie Rzemieślniku, św. Piusie X itp.).



49

Stosowanie Wulgaty i dawnych psałterzy łacińskich

Dodatek B: Historyczne przykłady odnowienia  
autentycznych tekstów liturgicznych

Missale Romanum z 1570 roku

3. niedziela Adwentu, introit

Antyfona (Flp 4, 4-6): „Gaudete in Domino semper: iterum dico, gaudete. 
Modestia vestra nota sit omnibus hominibus: Dominus enim prope est. Nihil 
solliciti sitis, sed in omni oratione petitiones vestrae innotescant apud Deum”.

Psalm: (Ps 84, 2) „Benedixisti, Domine, terram tuam: avertisti captivitatem  
Jacob”.

Missale Romanum z 1474 roku

Zamiast wersetu psalmu było „Et pax Dei quae exsuperat omnem sensum cu-
stodiat corda vestra et intelligentias vestras in Christo Iesu” (Flp 4, 7 — dalszy 
ciąg tekstu epistoły użytego w antyfonie).

4. niedziela Adwentu (oraz środa Suchych Dni Adwentu), introit

Antyfona (Iz 45, 8): „Rorate caeli, desuper, et nubes pluant justum: aperiatur 
terra, et germinet Salvatorem”.

Psalm (Ps 18, 2): „Caeli enarrant gloriam Dei: et opera manuum eius annuntiat 
firmamentum”.

Missale Romanum z 1474 roku

Zamiast psalmu było: „Et iustitia oriatur simul ego Dominus creavi eum…” 
(dalszy ciąg tekstu Izajasza z antyfony).

Graduale Romanum z 1908 roku

26 XII, św. Szczepana: introit: Ps 118, 23



50

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

„Et enim sederunt principes, et adversum me loquebantur” (wczesne rękopisy 
chorałowe).

Graduale Romanum z 1871 roku

Było: „Sederunt principes, et adversum me loquebantur” (tekst zmieniony 
przypuszczalnie ze względów stylistycznych).

10. niedziela po Zesłaniu Ducha Św., introit: Ps 54, 17

„Dum clamarem ad Dominum…” (wczesne rękopisy chorałowe).

Graduale Romanum z 1871 roku

Było: „Cum clamarem ad Dominum…” (tekst zmieniony przypuszczalnie  
ze względów stylistycznych).

Nie odnowionych tekstów używano nadal w późniejszych wydaniach Missale 
Romanum.

Dodatek C: Dawne teksty łacińskie i Neowulgata

Niedziela wielkanocna: introit: Ps 138 [139], 18, Psałterz rzymski:

„Resurrexi et adhuc tecum sum” („Powstałem i nadal jestem z Tobą”).

(Psałterz gallikański: „exsurrexi et adhuc sum tecum”: „Wstałem…” Z taką wer-
sją miał do czynienia św. Augustyn, który również interpretował ten tekst jako 
odnoszący się do zmartwychwstania).

Neowulgata: „Si ad finem pervenerim, adhuc sum tecum” („Gdybym doszedł 
do końca, nadal jestem z Tobą”).

Neowulgata wyklucza tradycję interpretacyjną odnoszącą się do zmartwych-
wstania, której przejawem jest liturgiczne zastosowanie tego tekstu.

Święto św. Andrzeja: [introit i ofertorium] Ps 138, 17:



51

Stosowanie Wulgaty i dawnych psałterzy łacińskich

„Mihi autem nimis honorati sunt amici tui, Deus: nimis confortatus est princi-
patus eorum” („A u mnie w wielkiej czci są przyjaciele Twoi, Boże, bardzo się 
wzmocniło ich panowanie”).

Neowulgata: „Mihi autem nimis pretiosae cogitationes tuae, Deus; nimis gravis 
summa earum” („Jak bezcenne są dla mnie Twoje myśli, Boże, jak niezmierzona 
jest ich liczba!”).

Neowulgata wyklucza tradycję interpretacyjną odnoszącą się do apostołów.

Liturgia Horarum: poniedziałek 4. tygodnia Wielkiego Postu, godzina  
czytań

Kpł 16, 13–14 oraz urywek z Orygenesa stanowiący objaśnienie.

Werset z Kpł 16, 13–14 w Wulgacie, idącej za Septuagintą, brzmi tak: „Weź-
mie też nieco krwi cielca i pokropi palcem siedemkroć w stronę ubłagalni na 
wschód słońca”. Orygenes wyjaśnia znaczenie wschodu. Jednak Neowulgata, 
idąc za hebrajskim tekstem masoreckim, ma „...i siedem razy pokropi palcem 
przed przebłagalnią”.

Ps 19 (18), 6–7, odczytywany przez greckich i łacińskich Ojców Kościoła  
w mniej lub bardziej identycznych tekstach Septuaginty i dawnych Psałterzy ła-
cińskich, dał początek tradycyjnemu opisowi, zgodnie z którym Przedwieczny 
Syn postawił swój przybytek w słońcu komnaty ślubnej łona Dziewicy i jed-
nocząc dwie natury, ludzką i Boską, wychodzi jak olbrzym, aby przebiec drogę 
swego wcielonego życia. Neowulgata zaburza ten obraz, który stał się podstawą 
dla trzech hymnów Oficjum: Conditor alme siderum, Veni redemptor gentium 
i Fit porta Christi pervia.





53

6: Pluralizm liturgiczny i forma nadzwyczajna

Streszczenie:

Zaistnienie „formy nadzwyczajnej” rytu rzymskiego stało się faktem 
w wyniku nieprzewidzianych zdarzeń historycznych i można by są-
dzić, że po krótszym lub dłuższym czasie formy „zwyczajna” i „nad-
zwyczajna” winny ulec jakiemuś zespoleniu. Jednakże występowanie 
pluralizmu liturgicznego w Kościele, tak na Wschodzie, jak i na Za-
chodzie, nigdy nie budziło zakłopotania, lecz raczej uznawano je za 
oznakę żywotności. Z naciskiem potwierdzają to niektóre dokumenty  
II Soboru Watykańskiego oraz następujące po nim Magisterium. 
„Ideał” różnorodności liturgicznej raczej wyraża jedność wiary, niż 
ją osłabia, jako że odmienne formy liturgiczne są wcieleniem wiary 
w różnych warunkach, zwracają uwagę na odmienne przemyślenia 
teologiczne i mają swą rolę w przyczynianiu się do jedności Kościoła. 
Kościół aż do dzisiejszego dnia nieustannie wspierał istniejące formy,  
a nawet wprowadzał nowe, jak również angażował się w chronienie 
ich przed niewłaściwym wpływem (zwyczajnego) rytu rzymskiego,  
co mogłoby umniejszyć ich charakterystyczny wkład w życie Kościoła.

Pluralizm w liturgii i zgodność w wierze

1.	 Niniejsze opracowanie (nie zajmując się przyszłym rozwojem formy 
zwyczajnej) stawia sobie za cel omówienie kwestii, czy istnienie jakiegoś 
dodatku, jakiejś „nadzwyczajnej” „formy” rytu rzymskiego jest proble-
matyczne, a co za tym idzie, czy powinno być zastąpione w dłuższym lub 
krótszym horyzoncie czasowym jedną, zespoloną formą rytu rzymskiego.

2.	 Chociaż zaistnienie obok siebie dwóch form rytu rzymskiego można 
określić jako przypadek1, to wielość form liturgicznych w Kościele nie 

1  Benedykt XVI, List do biskupów towarzyszący motu proprio Summorum Pontificum 
(2007): „W momencie wprowadzenia nowego Mszału nie wydawało się koniecznym 



54

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

jest sama w sobie ani czymś nienormalnym, ani godnym pożałowania. 
Warto zauważyć, że w konstytucji apostolskiej Quo primum (1570)  
św. Pius V dał mocny argument na rzecz zachowania czcigodnych ry-
tów2, a Sobór Watykański II w konstytucji Sacrosanctum Concilium  
potwierdza:

trzymając się wiernie tradycji, Sobór święty oświadcza, iż święta Mat-
ka Kościół uważa za równe w prawach i godności wszystkie prawnie 
uznane obrządki i że chce je na przyszłość zachować i zapewnić im 
wszelki rozwój3.

I dalej:

W sprawach, które nie dotyczą wiary lub dobra powszechnego, Ko-
ściół nie chce narzucać sztywnych, jednolitych form nawet w liturgii4.

ustanawianie osobnych norm odnośnie do możliwości posługiwania się poprzednim Mszałem. 
Prawdopodobnie zakładano, że będzie to dotyczyło nielicznych, pojedynczych przypadków, 
które będą rozwiązane indywidualnie i na miejscu. Potem jednak szybko się okazało, że niemało 
wiernych jest mocno przywiązanych do tej formy obrządku rzymskiego […]”.
2  Przyjęcie Mszału Rzymskiego na niekorzyść innego obrządku jest dozwolone tylko wobec 
jednomyślnej decyzji kapituły katedralnej lub zakonnej, a ponadto za zgodą biskupa lub przełożonego. 
Św. Pius V, konstytucja apostolska Quo primum (1570): Mszał Rzymski, w zrewidowanym wydaniu 
z 1570 roku, należy stosować we wszystkich kościołach, „chyba że od samego ich ustanowienia 
(przy aprobacie Stolicy Apostolskiej) albo zgodnie ze zwyczajem Msze odprawia się tam inaczej; 
ustanowienie takie albo zwyczaj ma trwać w nieprzerwany sposób co najmniej przez 200 lat;  
w tych przypadkach w żaden sposób nie odbieramy ustanowionych albo zwyczajowych praw do 
celebrowania takiej Mszy. Gdyby zaś Mszał ten, który obecnie postanowiliśmy wydać, odpowiadał 
im bardziej, zezwalamy na sprawowanie Mszy według niego za wspólną zgodą biskupa (lub 
przełożonego) oraz całej kapituły, przy braku jakiegokolwiek sprzeciwu” („nisi ab ipsa prima 
institutione a Sede Apostolica adprobata, vel consuetudine, quae, vel ipsa institutio super ducentos 
annos Missarum celebrandarum in eisdem Ecclesiis assidue observata sit: a quibus, ut praefatam 
celebrandi constitutionem vel consuetudinem nequaquam auferimus; sic si Missale hoc, quod 
nunc in lucem edi curavimus, iisdem magis placeret, de Episcopi, vel Praelati, Capitulique universi 
consensu, ut quibusvis non obstantibus, iuxta illud Missas celebrare possint, permittimus”).
3  Konstytucja o liturgii Sacrosanctum Concilium Soboru Watykańskiego II, nr 4: „Traditioni 
denique fideliter obsequens, Sacrosanctum Concilium declarat Sanctam Matrem Ecclesiam 
omnes Ritus legitime agnitos aequo iure atque honore habere, eosque in posterum servari et 
omnimode foveri velle”.
4  Sacrosanctum Concilium, nr 37: „Ecclesia, in iis quae fidem aut bonum totius communitatis 
non tangunt, rigidam unius tenoris formam ne in Liturgia quidem imponere cupit”.



55

Pluralizm liturgiczny i forma nadzwyczajna

Mówiąc o wielości rytów, soborowy dekret Orientalium Ecclesiarum 
podkreśla, że „różnorodność ta w Kościele nie tylko nie przynosi szkody 
jego jedności, ale ją raczej uwydatnia”5.

3.	 W Kościele łacińskim historycznym przejawem tej zasady była wielka 
różnorodność rytów i obrzędów, zarówno ograniczonych terytorial-
nie (zwłaszcza chodzi tu o ryt ambrozjański i mozarabski), jak i spe-
cyficznych dla zakonów. W średniowieczu franciszkanie w regionach  
z lokalnymi zwyczajami używali Missale seraphicum (blisko związanego  
z obrządkiem rzymskim), a w czasach współczesnych (przed Sobo-
rem) parafie dominikańskie i norbertańskie zachowały swoje wła-
sne tradycje liturgiczne na terenach z dominującym rytem rzymskim.  
W dzisiejszych czasach Kościoły Wschodnie można napotkać na zie-
miach „o przeważającej tradycji łacińskiej”6 i nie rodzi to żadnych pro-
blemów. Św. Jan Paweł II widział w tym sposobność do poznania rytów 
wschodnich przez katolików „łacińskich”7. Niedawno papież Benedykt 
XVI dał impuls do stworzenia nowego rytu dla członków wspólnoty  
anglikańskiej, przyjętych do pełnej jedności ze Stolicą Apostolską, aby

zachować w łonie Kościoła katolickiego żywe tradycje duchowe, li-
turgiczne i duszpasterskie Wspólnoty anglikańskiej jako cenny dar 
umacniający wiarę swoich członków i bogactwo, którym można się 
dzielić z innymi8.

5  Dekret Orientalium Ecclesiarum Soboru Watykańskiego II, nr 2: „ita ut varietas in Ecclesia 
nedum eiusdem noceat unitati, eam potius declaret”.
6  Instrukcja Il Padre, incomprensibile (1996), nr 10.
7  List apostolski św. Jana Pawła II Orientale lumen (1995), nr 24: „Jestem przekonany, że waż-
ną drogą wzrastania we wzajemnym zrozumieniu i w jedności jest pogłębianie wiedzy o sobie 
nawzajem. Synowie Kościoła katolickiego znają już drogi, jakie Stolica Apostolska im wskazała, 
aby mogli osiągnąć ten cel: poznawanie liturgii Kościołów Wschodu” („Putamus sane magnum 
pondus ad crescendum in mutua comprehensione atque unitate tribuendum esse meliori mutuae 
intellegentiae. Catholicae Ecclesiae filii iam noverunt vias quas Sancta Sedes significavit ut ii eiu-
smodi propositum consequi valeant: liturgiam Ecclesiarum Orientalium noscere [poprawione  
z „nascere”]”). Cytowany fragment kończy się odniesieniem do instrukcji In ecclesiasticam futu-
rorum (1979), nr 48.
8  Benedykt XVI, Konstytucja apostolska Anglicanorum coetibus (2009), nr III.



56

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

Jak napisał św. Jan Paweł II, odnosząc się do Dekretu o ekumenizmie 
Unitatis redintegratio Soboru Watykańskiego II9:

odnajdujemy siłę i entuzjazm, by ożywić poszukiwanie harmonii  
w duchu autentyzmu i różnorodności, który jest ideałem Kościoła10.

4.	 Benedykt XVI, nawiązując do dwóch form rytu rzymskiego, podkreśla 
zgodność wiary, która jest podstawą pluralizmu form liturgicznych11. Za-
raz też potwierdza wartość i ortodoksję formy nadzwyczajnej:

To, co dla poprzednich pokoleń było święte, również dla nas pozo-
staje święte i wielkie, i nie może być nagle całkowicie zabronione albo 
uznane za szkodliwe. Nam wszystkim przynosi korzyść zachowywa-
nie wartości, jakie wyrosły z wiary i z modlitwy Kościoła, oraz przy-
znanie im słusznego miejsca12.

Wartość pluralizmu

5.	 Pluralizm jest „ideałem” z dwóch zasadniczych powodów. Po pierwsze, 
jak to wyraża instrukcja Il Padre, incomprensibile, powtarzając za Orien-

9  Dekret Unitatis redintegratio Soboru Watykańskiego II, nr 4: „Strzegąc jedności w rzeczach 
koniecznych, niech wszyscy zachowają w Kościele należną wolność, stosownie do zleconych 
sobie zadań, zarówno w różnych formach życia duchowego i karności, jak też w rozmaitości 
obrzędów liturgicznych, owszem nawet w teologicznym opracowaniu objawionej prawdy:  
we wszystkim zaś niech pielęgnują miłość. W ten sposób działając sami, będą z każdym dniem 
coraz pełniej objawiać w całym tego słowa znaczeniu katolickość, a zarazem i apostolskość 
Kościoła” („In necessariis unitatem custodientes, omnes in Ecclesia, secundum munus unicuique 
datum, cum in variis formis vitae spiritualis et disciplinae, tum in diversitate liturgicorum 
rituum, immo et in theologica veritatis revelatae elaboratione, debitam libertatem servent; in 
omnibus vero caritatem colant. Hac enim agendi ratione ipsi veri nominis catholicitatem simul et 
apostolicitatem Ecclesiae in dies plenius manifestabunt”).
10  Orientale lumen, nr 2: „satis iterum virium reperimus ac studii ut ea in veritate ac 
multiplicitate concordiae augeamus conquisitionem quae Ecclesiae remanet propositum 
optimum”.
11  List do biskupów towarzyszący motu proprio Summorum Pontificum: „Nie ma żadnej 
sprzeczności pomiędzy tymi dwoma wydaniami Rytu Rzymskiego”.
12  List do biskupów.



57

Pluralizm liturgiczny i forma nadzwyczajna

talium Ecclesiarum13 i instrukcją Varietates legitimae (1994)14, odmienne 
ryty są wcieleniem wiary w różnych warunkach:

Wielość liturgii wschodnich w żaden sposób nie narusza jedności Ko-
ścioła, a raczej ją wzmacnia, pozwalając Kościołowi zapuścić korze-
nie w konkretnych okolicznościach miejsca i czasu15.

6.	 Po drugie, Unitatis redintegratio przypomina nam, że różne tradycje teo-
logiczne, mające własne formy liturgicznej ekspresji, są podstawą do 
uzupełniających się spojrzeń teologicznych.

Na Wschodzie i na Zachodzie do badań nad prawdą objawioną sto-
sowano odmienne metody i podejścia w celu poznania i wyznawania 
prawd Bożych. Stąd nic dziwnego, że niektóre aspekty objawionych 
tajemnic czasem znajdują stosowniejsze ujęcie i lepsze naświetlenie  
u jednych niż u drugich, tak że trzeba powiedzieć, iż te odmienne sfor-
mułowania teologiczne nierzadko raczej się wzajem uzupełniają, niż 
przeciwstawiają16.

13  Dekret Orientalium Ecclesiarum Soboru Watykańskiego II, nr 2: „różnorodność ta w Kościele 
nie tylko nie przynosi szkody jego jedności, ale ją raczej uwydatnia. W zamierzeniu bowiem 
Kościoła katolickiego leży, aby nienaruszone pozostały tradycje każdego partykularnego Kościoła 
czy obrządku. A także pragnie on dostosowywać swój sposób życia do zmiennych warunków 
czasu i miejsca” („varietas in Ecclesia nedum eiusdem noceat unitati, eam potius declaret; 
Ecclesiae enim catholicae hoc propositum est, ut salvae et integrae maneant uniuscuiusque 
particularis Ecclesiae seu ritus traditiones, eademque pariter vult suam vitae rationem aptare 
variis temporum locorumque necessitatibus”).
14  Instrukcja Varietates legitimae (1994), nr 4: „Konstytucja Sacrosanctum Concilium mówiła  
o dostosowaniu liturgii, wskazując jego niektóre formy. Następnie Urząd Nauczycielski 
Kościoła użył terminu »inkulturacja« dla bardzo konkretnego określenia »wcielenia Ewangelii  
w kultury miejscowe, a jednocześnie wprowadzenia tychże kultur do życia Kościoła« [Przypis: 
św. Jan Paweł II, encyklika Slavorum apostoli (1985), nr 21]. »Inkulturacja oznacza wewnętrzną 
transformację autentycznych wartości kulturowych poprzez ich integrację z chrześcijaństwem  
i zakorzenienie chrześcijaństwa w różnorodnych ludzkich kulturach«. [Przypis: św. Jan Paweł II, 
encyklika Redemptoris missio (1990), nr 52]”.
15  Il Padre, incomprensibile, nr 15.
16  Unitatis redintegratio, nr 17: „Etenim in veritatis revelatae exploratione methodi gressusque 



58

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

7.	 Papież Benedykt XVI napisał o Mszale z 1962 roku jako o cennym po-
twierdzeniu konkretnych prawd:

Możliwość [celebrowania według Mszału z 1962 roku] jest najmoc-
niejszym, a stąd najtrudniejszym do zniesienia sprzeciwem wobec 
opinii tego, kto sądzi, że wiara w Eucharystię sformułowana przez 
Trydent utraciła swoją ważność17.

8.	 Pewne wartościowe cechy formy nadzwyczajnej są wspólne z litur-
gią używaną przez ordynariat dla byłych anglikanów (Anglican Use)18, 
a inne — z rytami wschodnimi. Odwoływanie się przez obrządki 
wschodnie do „całej osoby ludzkiej” w jej kompletności19 zostało już 
omówione w Positio nr 220. Kolejną cechą jest wierność tradycji:

diversi ad divina cognoscenda et confitenda in Oriente et in Occidente adhibiti sunt. Unde 
mirum non est quosdam aspectus mysterii revelati quandoque magis congrue percipi et in 
meliorem lucem poni ab uno quam ab altero, ita ut tunc variae illae theologicae formulae non 
raro potius inter se compleri dicendae sint quam opponi”. Por. list apostolski Orientale lumen,  
nr 5: „Chrześcijańska tradycja wschodnia wiąże się z pewnym sposobem przyjmowania, 
rozumienia i przeżywania wiary w Pana Jezusa. W tym sensie jest ona bardzo bliska chrześcijańskiej 
tradycji Zachodu, która rodzi się z tej samej wiary i nią się karmi. Różni się jednak od niej w 
zadziwiający i uprawniony sposób, gdyż chrześcijanin Wschodu ma własny styl odczuwania 
i rozumienia, a zatem również oryginalny sposób przeżywania swej więzi ze Zbawicielem”. 
Por. także dekret Orientalium Ecclesiarum, nr 5: „[Święty Sobór] uroczyście oświadcza, że 
Kościoły Wschodu jak i Zachodu mają prawo i obowiązek rządzenia się wedle własnych 
osobnych przepisów, jako że zaleca je czcigodna starodawność oraz że bardziej odpowiadają 
obyczajom miejscowych wiernych i wydają się być przydatniejsze do zadbania o dobro dusz” 
(„Quamobrem sollemniter declarat, Ecclesias Orientis sicut et Occidentis iure pollere et officio 
teneri se secundum proprias disciplinas peculiares regendi, utpote quae veneranda antiquitate 
commendentur, moribus suorum fidelium magis sint congruae atque ad bonum animarum 
consulendum aptiores videantur”).
17  Papież Benedykt XVI (kard. Józef Ratzinger), Teologia liturgii, „Christianitas” (2001) nr 9, s. 
21–34, na s. 23.
18  Zwłaszcza w niedawno opublikowanym kalendarzu: Przedpoście, Suche Dni, Dni Krzyżowe 
oraz Oktawa Pięćdziesiątnicy.
19  Orientale lumen, nr 11: „tota sua cum persona”.
20  FIUV, Positio nr 2: „Pobożność liturgiczna i uczestniczenie w liturgii”, nr 9.



59

Pluralizm liturgiczny i forma nadzwyczajna

Często czujemy się dzisiaj zamknięci w granicach teraźniejszości: czło-
wiek jakby zagubił świadomość, że przynależy do historii, która go po-
przedza i po nim następuje. W tym wysiłku określenia swojego miejsca 
między przeszłością a przyszłością, z sercem wdzięcznym za dobro-
dziejstwa już otrzymane i za te, których oczekujemy, w szczególności 
Kościoły Wschodu dają świadectwo wyjątkowego poczucia ciągłości, 
którego przejawem jest Tradycja i oczekiwanie eschatologiczne21.

Pluralizm i jedność Kościoła

9.	 Inny rodzaj wartości — tym razem mający znaczenie ekumeniczne 
— reprezentują tradycje liturgiczne zarówno Kościołów Wschodnich,  
jak i „rytu anglikańskiego”. Pamiętając o tym, św. Jan Paweł II żądał

pełnego poszanowania godności drugiego oraz odrzucenia tezy, ja-
koby całość zwyczajów i praktyk Kościoła łacińskiego była bardziej 
kompletna lub lepiej ukazywała pełnię poprawnej doktryny22.

Instrukcja Il Padre brzmi podobnie do Orientalium Ecclesiarum23 i czyni  
z ekumenizmu istotny czynnik rozwoju rytów wschodnich.

W każdym wysiłku odnowy liturgicznej należy brać pod uwagę prak-
tykę naszych prawosławnych braci, znając ją, szanując ją i oddalając 

21  Orientale lumen, nr 8: „Captivos hodie saepius nos temporis praesentis esse sentimus: quasi 
si notionem homo amiserit sese esse particulam alicuius historiae praecedentis et subsequentis. 
Huic magno labori, quo contendit quis ut se inter praeteritum collocet futurumque tempus cum 
grato sane animo tam de acceptis quam de donis postmodum accipiendis, clarum praestant 
Orientales Ecclesiae sensum continuationis, quae sibi Traditionis atque eschatologicae 
exspectationis nomina sumit”.
22  Orientale lumen, nr 20: „Certe, hodiernae menti videtur vera coniunctio fieri posse aliorum 
plene observata dignitate, dempta simul illa opinione universos mores et consuetudines Ecclesiae 
Latinae pleniores esse et aptiores ad rectam doctrinam demonstrandam”.
23  Orientalium Ecclesiarum, nr 24: Katolicy wschodni winni promować jedność z innymi 
chrześcijanami wschodnimi m.in. przez „skrupulatną wierność wobec starożytnych tradycji 
wschodnich” („religiosa erga antiqua traditiones orientales fidelitate”).



60

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

się od niej tak mało jak to tylko możliwe, ażeby nie zwiększyć istnie-
jącego rozdzielenia […]24.

10.	 Po raz kolejny istnieje tutaj analogia z formą nadzwyczajną. Papież  
Benedykt XVI mówi o pilnej konieczności respektowania „dawnej ła-
cińskiej tradycji liturgicznej” Kościoła, ażeby, o ile to możliwe, przezwy-
ciężyć podziały w Kościele25. Podziały te odnoszą się nie tylko do grup, 
lecz także niezliczonych pojedynczych wiernych, czujących się wyobco-
wanymi z Kościoła po wprowadzeniu reformy liturgicznej. Jak napisał 
Benedykt XVI:

Widziałem, jak samowolne deformacje liturgii bardzo głęboko zrani-
ły osoby, które były w pełni zakorzenione w wierze Kościoła26.

11.	 Trzeba tu również wspomnieć o znaczeniu formy nadzwyczajnej rytu 
rzymskiego dla ekumenizmu, jeśli chodzi o prawosławie. Śp. patriarcha 
moskiewski Aleksy II, odnosząc się do Summorum Pontificum, zauważył, 
że „przywrócenie i dowartościowanie dawnej tradycji liturgicznej jest 
faktem, który odbieramy pozytywnie”27.

24  Il Padre, incomprensibile, nr 21.
25  List do biskupów towarzyszący motu proprio Summorum Pontificum: „Takie spojrzenie na 
przeszłość nakłada dziś na nas obowiązek, aby uczynić wszystko, co możliwe, żeby wszystkim 
tym, którzy rzeczywiście pragną jedności, była dana możliwość pozostania w niej lub odnalezienia 
jej na nowo”.
26  Tamże.
27  Agencja prasowa Zenit donosiła z Rzymu 29 sierpnia 2007 roku: „Ruch Benedykta 
XVI pozwalający na szerszą celebrację według Mszału Rzymskiego z 1962 roku spotkał się  
z pozytywną reakcją prawosławnego patriarchy moskiewskiego Aleksego II. »Przywrócenie  
i dowartościowanie dawnej tradycji liturgicznej jest faktem, który odbieramy pozytywnie« — 
powiedział Aleksy II w wywiadzie dla włoskiego dziennika Il Giornale. List apostolski Benedykta 
XVI Summorum Pontificum, opublikowany w lipcu, wyjaśnia nowe normy dopuszczające 
stosowanie Mszału z 1962 roku jako nadzwyczajnej formy celebracji liturgicznej. »My bardzo 
mocno trzymamy się tradycji” — kontynuuje Aleksy II. »Bez wiernego stania na straży tradycji 
liturgicznej rosyjski Kościół prawosławny nie byłby w stanie oprzeć się w epoce prześladowań«”.



61

Pluralizm liturgiczny i forma nadzwyczajna

Podsumowanie

12.	 Pluralizm liturgiczny sam w sobie nie jest i nigdy nie był powodem do 
zakłopotania dla Kościoła, lecz przeciwnie — jest źródłem jego żywot-
ności. Ukazuje on odpowiedź wiary na różne warunki i przedstawia 
skarb dopełniających się wzajemnie ujęć teologicznych i duchowych.  
Aż do dnia dzisiejszego Stolica Apostolska potwierdzała i rozwijała róż-
norodność rytów i zwyczajów.

13.	 Analogicznie jak w przypadku obrządków wschodnich, Kościół zawsze 
wspierał ryty i zwyczaje o godnym szacunku pochodzeniu w obrębie Ko-
ścioła łacińskiego i dokładał szczególnych starań, aby je zachować, gdy 
zdawało się, że już niemal zanikały lub ulegały nadmiernemu wpływo-
wi obrządku rzymskiego. Podobnie jak wspomniane już ryty zakonne, 
również ryt mozarabski stanowi przykład obrządku o tak wielkiej war-
tości historycznej i teologicznej, że jakkolwiek ograniczone stałoby się 
używanie jego ksiąg, fakt sprawowania go nadal w pewnych miejscach 
jest czymś, co należy docenić i zachować. Bez względu na to, jak bardzo 
może się ograniczyć lub rozpowszechnić stosowanie formy nadzwyczaj-
nej w przyszłości, będzie ona mieć także wartość dla całego Kościoła, 
ukazując — jako żywa tradycja — bogate źródło duchowych i teologicz-
nych przemyśleń, a także głęboką łączność z liturgicznym dziedzictwem 
Kościoła łacińskiego.

14.	 Wartość formy nadzwyczajnej potwierdził papież Benedykt XVI. Po-
dobnie jak obrządki wschodnie, zachowa ona i rozwinie tę wartość dla 
całego Kościoła tylko wtedy, gdy pozostanie wierna sobie samej, wła-
snemu duchowi i własnym tradycjom. Ta integralność jest również ko-
nieczna z powodu jej znaczenia dla jedności Kościoła. Można wyciągnąć 
pewną naukę z losu rytów wschodnich w poprzednich wiekach, gdy Sto-
lica Apostolska akceptowała zmiany, które dziś można uważać za godne 
pożałowania28.

28  Il Padre, incomprensibile, nr 24: „Te ingerencje wynikały z mentalności i przekonań danej 
epoki, zgodnie z którymi uznawano pewną podrzędność liturgii niełacińskich wobec liturgii 
obrządku łacińskiego, uważanego za »ritus praestantior«. Mogło to prowadzić do ingerowania we 



62

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

15.	 Trafne słowa instrukcji Il Padre, odnoszące się do rytów wschodnich, 
mogą równie dobrze dotyczyć nadzwyczajnej formy rytu rzymskiego:

Z powodów historycznych i kulturowych zachowały one bardziej bez-
pośrednią ciągłość z duchową atmosferą początków chrześcijaństwa. 
W przywileju tym coraz częściej — również na Zachodzie — widzi 
się nie znak stagnacji i wstecznictwa, lecz cennej wierności źródłom 
zbawienia29.

wschodnie teksty liturgiczne, które dzisiaj, w świetle badań i rozwoju teologii, wymagają rewizji 
polegającej na powrocie do tradycji odziedziczonej po przodkach”. Zob. dekret Orientalium 
Ecclesiarum, nr 6: O obrzędach liturgicznych odpowiednich dla Kościołów Wschodnich: 
„Wszystko to więc mają z największą wiernością zachowywać właśnie sami chrześcijanie 
wschodni, którzy też powinni zdobywać ciągle coraz większą znajomość tych rzeczy i coraz 
doskonalej je stosować, a gdyby ze względu na okoliczności czasu lub osób wbrew słuszności 
od nich odstąpili, niechaj starają się powrócić do tradycji odziedziczonej po przodkach” („Haec 
omnia, igitur, maxima fidelitate ab ipsis Orientalibus observanda sunt; qui quidem harum rerum 
cognitionem in dies maiorem usumque perfectiorem acquirere debent, et, si ab iis ob temporum 
vel personarum adiuncta indebite defecerint, ad avitas traditiones redire satagant”). Instrukcja 
Varietates legitimae czyni podobne stwierdzenie na temat historii liturgii Zachodu (nr 17): 
„Wielokrotnie w historii obrządek pokazał swoją zdolność przyjęcia tekstów, śpiewów, gestów  
i obrzędów różnego pochodzenia oraz dostosowania się do kultur lokalnych w krajach misyjnych, 
nawet jeśli w pewnych okresach przeważała troska o jednorodność liturgiczną”. Przypisy do tego 
fragmentu dają przykłady cech rytu rzymskiego przyswojonych z biegiem czasu w reakcji na 
miejscowe warunki i odpowiedzi Magisterium na taki bieg wypadków.
29  Il Padre, incomprensibile, nr 9.



63

7: Łacina jako język liturgiczny

Streszczenie:

Łacina już od bardzo wczesnego okresu jest normatywnym językiem 
liturgii w Kościele łacińskim oraz znacznej większości dokumentów 
nauczania Kościoła i jego administracji. Św. papież Jan XXIII w kon-
stytucji apostolskiej Veterum Sapientia podkreśla wartość łaciny jako 
języka uniwersalnego, niezmiennego i pełnego godności. Wzrost mi-
gracji w ostatnich dziesięcioleciach nadał szczególną wartość uniwer-
salizmowi łaciny. Pozostaje ona podstawowym językiem kultury i du-
chowości Kościoła łacińskiego. Posługiwanie się nią w liturgii, nawet 
tam, gdzie wierni mogą mieć małą znajomość tego języka, daje moż-
liwość wzbudzenia — jak to wyraził św. papież Jan Paweł II — „głę-
bokiego odczucia eucharystycznej Tajemnicy”, gdyż może wspomagać 
łączenie się z majestatem i doniosłością akcji liturgicznej. Łacina za-
tem, zwłaszcza w powiązaniu z odpowiednią formacją liturgiczną, nie 
jest bynajmniej przeszkodą dla uczestnictwa, a może stać się pomocą. 
Papież Benedykt XVI prosił, aby alumni uczyli się sprawowania litur-
gii po łacinie, zaznaczając, że wiernych można nauczyć wielu tekstów 
i śpiewów. 

Wstęp

1.	 Związek między tradycją liturgiczną Zachodu a językiem łacińskim 
jest niezwykle ścisły. Tłumaczenie wzorcowego łacińskiego tekstu 
liturgii rzymskiej na różne języki narodowe do opcjonalnego sto-
sowania, jak dzieje się to w formie zwyczajnej, jest czymś zupełnie 
innym od ustanowienia na przykład języka koptyjskiego lub staro-
-cerkiewno-słowiańskiego jako własnych języków liturgicznych dla 
Kościołów lokalnych, jak się to stało w Kościołach wschodnich1.  

1  Por. instrukcję Varietates legitimae (1994), nr 36: „Poszukiwanie inkulturacji nie dąży do utwo-
rzenia nowych rodzin obrządków; myśląc natomiast o wymaganiach danej kultury, wprowadza 



64

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

Ściśle mówiąc, łacina pozostaje językiem liturgii obrządku rzymskie-
go, nawet w formie zwyczajnej2.

2.	 Celem niniejszego artykułu jest ukazanie wartości łaciny nie tylko  
w normatywnych tekstach liturgii, lecz także podczas jej faktycznego 
celebrowania. Wielu katolików ma dzisiaj niewielkie pojęcie o liturgii 
łacińskiej, a argumenty na jej korzyść trzeba szczegółowo wyliczać. Spra-
wa zastąpienia czytań po łacinie przekładami na języki narodowe, do-
puszczonego we Mszy czytanej (Missa lecta) przez Instrukcję Universae 
Ecclesiae3, wymaga oddzielnego potraktowania. Tutaj zwracamy uwagę 
na bardziej podstawową kwestię: na prawdziwe znaczenie nienarodowe-
go języka liturgicznego — łaciny.

3.	 Wydaje się, że liturgia Zachodu została raczej ułożona od razu po łaci-
nie, a nie przetłumaczona z innego języka we wczesnym, chociaż nie-
znanym dokładnie okresie4. Dla św. Hilarego5, św. Tomasza z Akwinu6 

adaptacje, które zawsze pozostają częścią obrządku rzymskiego”. Cytowany fragment kończy się 
odnośnikiem do przemówienia św. papieża Jana Pawła II do uczestników zgromadzenia plenar-
nego Kongregacji ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów (26 I 1991), nr 3, AAS 83 (1991),  
s. 940 (fragment): „I nie należy rozumieć inkulturacji jako tworzenia alternatywnych rytów”.
2  Por. Kodeks prawa kanonicznego, kan. 928: „Eucharystię należy sprawować w języku 
łacińskim lub innym języku, byleby teksty liturgiczne zostały zgodnie z prawem zatwierdzone” 
(„Eucharistica celebratio peragatur lingua latina aut alia lingua, dummodo textus liturgici 
legitime approbati fuerint”).
3  Universae Ecclesiae nr 26.
4  Z pewnością przed końcem pontyfikatu papieża Damazego (366–384); por. św. Ambroży,  
O sakramentach (De Sacramentis) IV, 5, 21 i następne.
5  Św. Hilary z Poitiers († 366): Hil. Pict., Tractatus super Psalmos, prol. 15 (CSEL 22, s. 13): 
„Tajemnicę Bożej woli i oczekiwanie błogosławionego Królestwa głosi się zwłaszcza w tych trzech 
językach. Taka jest przyczyna postępowania Piłata, który w tych trzech językach dał napis, że 
Jezus Chrystus jest Królem żydowskim”. Por. J 19, 19–20: „A Piłat zrobił też i napis i umieścił 
nad krzyżem. A było napisane: »Jezus Nazareński, król żydowski«. Napis ten czytało wielu 
Żydów, bo miejsce, gdzie został ukrzyżowany, było blisko miasta. A było napisane po hebrajsku, 
po grecku i po łacinie”.
6  Św. Tomasz z Akwinu, Super Sent., Lib. IV, d. 8 q. 2, a. 4, qc. 3 expos.: „Trzeba wiedzieć, że 
podczas sprawowania Mszy, kiedy uobecniana jest Męka Pańska, używa się pewnych słów grec-
kich…, pewnych hebrajskich… i pewnych łacińskich…, bo w tych trzech językach sporządzono 
napis na Krzyżu Chrystusowym”.



65

Łacina jako język liturgiczny

i wielu innych autorów stosowanie łaciny (oraz greki i hebrajszczyzny) 
jako języka sakralnego wiązało się z jej użyciem w napisie na Krzyżu7. 
Jak wspomniano w Positio nr 58, liturgia rzymska posługiwała się odręb-
ną, chrześcijańską łaciną. Jej styl odbiegał od bardzo wyszukanego ję-
zyka wybitnych pisarzy pogańskich, lecz w żadnej mierze nie była ona 
także potoczną mową ulicy, która zresztą musiała mieć odmienne cechy  
w poszczególnych częściach cesarstwa rzymskiego. Poza tym nie wszy-
scy mieszkańcy cesarstwa zachodniego, zwłaszcza poza miastami, bie-
gle posługiwali się językiem łacińskim9. Łacina kościelna była językiem 
uniwersalnym, a nie lokalnym, równocześnie zaś daleka była od łatwej 
do zrozumienia mowy ludu. To właśnie za pomocą liturgii w tym języ-
ku św. Patryk ewangelizował nie mówiących po łacinie Irlandczyków,  
św. Augustyn z Canterbury — Anglików, a św. Bonifacy — Niemców.

Praktyczne zalety łaciny

4.	 Rozważając tradycję stosowania łaciny, św. papież Jan XXIII, aby streścić 
jej praktyczne zalety, przytoczył słowa Piusa XI:

Kościół ze swej własnej natury wymaga języka uniwersalnego, nie-
zmiennego i ponadnarodowego, ażeby objął wszystkie narody i mógł 
trwać aż do końca wieków10.

7  P. o. Uwe Michael Lang, The Voice of the Church at Prayer. Reflections on Liturgy and Language 
(Ignatius Press, San Francisco 2012), s. 48–50, 143–144.
8  FIUV, Positio nr 5: „Stosowanie Wulgaty i dawnych Psałterzy łacińskich”.
9  Św. Augustyn: „Jest rzeczą bardzo słuszną, że puniccy chrześcijanie dla określenia Chrztu 
używają wyłącznie słowa »Zbawienie«, a dla nazwania Sakramentu Ciała Chrystusowego stosują 
tylko słowo »Życie«” (De peccatorum meritis et remissione et de Baptismo parvulorum, I, 24, 34); 
por. św. Augustyn, List 84 i 209,3, o potrzebie duchownych władających językiem punickim.
10  Św. Papież Jan XXIII, konstytucja apostolska Veterum Sapientia nr 4: „Etenim Ecclesia, ut 
quae et nationes omnes complexu suo contineat, et usque ad consummationem saeculorum sit 
permansura..., sermonem suapte natura requirit universalem, immutabilem, non vulgarem”; jest 
to cytat z listu apostolskiego Piusa XI Officiorum omnium (1 VIII 1922), AAS 14 (1922), s. 452. 
Por. papież Pius XII, encyklika Mediator Dei (1947), nr 23: „Język łaciński, którego używa wielka 
część Kościoła, jest widocznym i pięknym znakiem jedności, jest też lekarstwem skutecznym 
przeciw jakimkolwiek skażeniom autentycznej nauki” („Latinae linguae usus, ut apud magnam 
Ecclesiae partem viget, perspicuum est venustumque unitatis signum, ac remedium efficax 



66

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

Gdyby Kościół używał po prostu aktualnych języków miejscowych, roz-
ległość okresów dziejowych i obszarów geograficznych, które Kościół 
— jako jedyna spośród ludzkich instytucji — musiał objąć, mogłaby 
doprowadzić do zamętu. Chociaż łacina administracji i teologii rozwi-
jała się przez stulecia, jest wciąż faktem, że latyniści są dzisiaj zdolni zro-
zumieć pisma ludzi Kościoła z każdego okresu jego istnienia i z każdej 
części świata, jeśli tylko tworzyli oni po łacinie. Ta uniwersalność jest 
nie mniej cenna w liturgii, gdyż umożliwia nam uczestniczenie w tej 
samej liturgii (albo blisko ze sobą spokrewnionych rytach i zwyczajach 
łacińskich), jaka występowała we wszystkich wiekach i krajach. Forma 
nadzwyczajna jest zatem wolna od konieczności okresowego dokony-
wania nowych przekładów i pozwala podkreślać jedność modlącego się 
Kościoła w czasie i przestrzeni.

5.	 Szczególnie w kontekście masowej migracji, utrudniającej indywidual-
nym osobom i całym społecznościom posługiwanie się oficjalnym języ-
kiem ich przybranej ojczyzny, a także w związku ze stałym problemem 
języków mniejszościowych forma nadzwyczajna cieszy się zaletą opisa-
ną przez św. Jana XXIII:

Język łaciński ze swej własnej istoty jest najbardziej odpowiedni dla po-
budzania u różnych ludów wszelkich przejawów kultury, ponieważ nie 
wzbudza zazdrości, okazuje się bezstronny wobec wszystkich narodów, 
nie sprzyja nikomu, a wreszcie jest dla każdego miły i przyjazny11.

W ten sposób jest naturalną ochroną przed wspomnianym w instruk-
cji Varietates legitimae zagrożeniem, że różnorodność języków w liturgii 
może doprowadzić do tego, iż:

adversus quaslibet germanae doctrinae corruptelas”).
11  Konstytucja apostolska Veterum Sapientia nr 3: „Suae enim sponte naturae lingua Latina ad 
provehendum apud populos quoslibet omnem humanitatis cultum est peraccommodata: cum 
invidiam non commoveat, singulis gentibus se aequabilem praestet, nullius partibus faveat, 
omnibus postremo sit grata et amica”.



67

Łacina jako język liturgiczny

wspólnoty chrześcijańskie pozostawałyby oddzielone od siebie, a in-
kulturacja liturgiczna zostałaby użyta do celów politycznych12.

Łacińska i chrześcijańska kultura i pobożność

6.	 Papież Paweł VI wyszedł poza wspomniane względy praktyczne, kiedy 
tak pisał o łacinie:

Język ten jest w Kościele łacińskim najobfitszym źródłem kultury 
chrześcijańskiej i najbogatszym skarbem pobożności13.

7.	 Łacina stanowi „źródło kultury chrześcijańskiej”, ponieważ jest językiem 
(niemal wszystkich) liturgicznych tekstów Kościoła łacińskiego — od 
Kanonu Rzymskiego po teksty śpiewów gregoriańskich oraz modlitwy 
ułożone w ciągu wieków — jak również prac teologicznych i wielu in-
nych dzieł kultury (takich jak kompozycje muzyczne), które na siebie 
wzajemnie wpływały. Tak więc w obrębie kultury chrześcijańskiej litur-
gia łacińska ma niezrównaną wartość i nie zastąpi jej żaden, nawet po-
prawny przekład14.

12  Instrukcja Varietates legitimae (1994), nr 49. Co do kontekstu tego cytatu por. Varietates 
legitimae nr 7: „Natomiast w niektórych krajach, gdzie występuje jednocześnie wiele kultur, 
zwłaszcza jako wynik imigracji, należy uwzględnić szczególne trudności spowodowane 
bezpośrednio przez taki stan rzeczy (por. niżej nr 49)”. Ponownie odnosząc się do tego problemu, 
instrukcja mówi dalej (nr 49): „W różnych krajach współistnieje wiele kultur, które czasem tak się 
wzajemnie przenikają, że stopniowo tworzą nową kulturę, kiedy indziej zaś dążą do odróżnienia 
się od siebie albo wręcz jedna przeciwstawia się drugiej, aby dzięki temu lepiej podtrzymać swą 
tożsamość. Może się również zdarzyć, że pewne zwyczaje mają już tylko znaczenie folklorystyczne. 
Ponieważ Konferencje Episkopatów zajmą się oceną konkretnej sytuacji z osobna, wezmą pod 
uwagę bogactwa każdej kultury oraz ich obrońców, nie będą też ignorować lub zaniedbywać 
kultury mniejszościowej albo takiej, która nie jest im dobrze znana. Muszą ponadto dokładnie 
rozważyć zagrożenia, tak aby wspólnoty chrześcijańskie nie pozostawały oddzielone od siebie,  
a inkulturacja liturgiczna nie została użyta do celów politycznych”.
13  Papież Paweł VI, list apostolski Sacrificium laudis (1966): „in Ecclesia Latina christiani cultus 
humani fons uberrimus et locupletissimus pietatis thesaurus”.
14  Tę sprawę podkreślono w petycji z 1971 roku, skierowanej do papieża Pawła VI przez 
intelektualistów i twórców kultury z Anglii i Walii, która doprowadziła do „indultu angielskiego” 
z 1971 roku. W jej fragmencie czytamy: „Ryt, o który tu chodzi, wypowiedziany we wspaniałym 
tekście łacińskim, inspirował również ogromną liczbę cennych dokonań w sztuce, dzieła nie tylko 



68

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

8.	 Jest ona „najbogatszym skarbem pobożności” z podobnej przyczyny: 
że Kościół łaciński w ciągu wieków czynił postępy w swym życiu du-
chowym w znacznej mierze dzięki medytowaniu nad łacińskimi teksta-
mi Pisma Św. i liturgii oraz łacińskimi komentarzami do tych tekstów15. 
Ponadto przekład nie jest w stanie zastąpić wielu słów z łacińskiego 
Psałterza czy Pieśni nad Pieśniami, które dały początek komentarzom 
św. Augustyna z Hippony i św. Bernarda z Clairvaux, jak również tylu 
innych autorów, i które mają wielkie znaczenie dla teologii i duchowości 
Kościoła łacińskiego.

Stosowanie łaciny w liturgii

9.	 Pozostaje kwestia wartości płynących ze słuchania liturgii sprawowanej 
po łacinie dla wiernych, którzy mogą w ogóle nie znać języka łacińskiego. 
Że one istnieją, daje się logicznie wywnioskować z nauczania i praktyki 
Kościoła. Idąc za potwierdzoną przez św. papieża Jana XXIII obecnością 
łaciny w liturgii16, Konstytucja o liturgii świętej Sacrosanctum Concilium 
Soboru Watykańskiego II stwierdza wyraźnie:

W obrzędach łacińskich zachowuje się używanie języka łacińskiego, 
poza wyjątkami określonymi przez prawo szczegółowe17.

mistyków, ale i poetów, filozofów, muzyków, architektów, malarzy i rzeźbiarzy, we wszystkich 
krajach i epokach. Z tego względu należy on tak samo do uniwersalnej kultury, jak i do ludzi 
Kościoła i praktykujących chrześcijan”.
15  Chodzi tu o tradycyjną łacinę liturgii rzymskiej, m.in. Wulgatę i dawne Psałterze łacińskie: 
zob. Positio nr 5, „Stosowanie Wulgaty i dawnych Psałterzy łacińskich”.
16  Św. papież Jan XXIII, konstytucja apostolska Veterum Sapientia nr 11 § 2: „[Biskupi i najwyż-
si przełożeni zakonów] z ojcowską troskliwością niechaj pilnują, aby żaden z ich podwładnych  
w pogoni za nowościami nie wystąpił pisemnie przeciwko stosowaniu języka łacińskiego czy to na 
wyższych studiach kościelnych, czy to w liturgii, ani z uprzedzeniem nie pomniejszał lub fałszywie in-
terpretował dotyczących tej sprawy rozporządzeń Stolicy Apostolskiej” („Paterna iidem sollicitudine 
caveant, ne qui e sua dicione, novarum rerum studiosi, contra linguam Latinam sive in altioribus sacris 
disciplinis tradendis sive in sacris habendis ritibus usurpandam scribant, neve praeiudicata opinione 
Apostolicae Sedis voluntatem hac in re extenuent vel perperam interpretentur”).
17  Konstytucja o liturgii świętej Sacrosanctum Concilium nr 36 § 1: „Linguae latinae usus, 
salvo particulari iure, in Ritibus latinis servetur”. Por. nr 101 § 1: „Zgodnie z wiekową tradycją 



69

Łacina jako język liturgiczny

To, że stosowanie języka narodowego uważano za ustępstwo wo-
bec szczególnych okoliczności, widać z instrukcji In edicendis18, wy-
danej przez Świętą Kongregację Obrzędów wkrótce po uchwaleniu  
Sacrosanctum Concilium19. Papież Benedykt XVI pragnie nie tylko, aby 
alumni poznali łacinę podczas studiów, lecz także, by po święceniach 
mogli się nią posługiwać podczas liturgii; wspomina przy tym, że także 
wiernych można nauczyć łacińskich modlitw i śpiewów20.

obrządku łacińskiego duchowni mają zachować w Oficjum język łaciński. Tym jednak 
duchownym, dla których język łaciński stanowi poważną przeszkodę do należytego odmawiania 
Brewiarza, Ordynariusz może w poszczególnych wypadkach pozwolić na używanie przekładu na 
język ojczysty” („Iuxta saecularem traditionem ritus latini, in Officio divino lingua latina clericis 
servanda est, facta tamen Ordinario potestate usum versionis vernaculae... concedendi, singulis 
pro casibus, iis clericis, quibus usus linguae latinae grave impedimentum est quominus Officium 
debite persolvant”).
18  Instrukcja In edicendis, wstęp: „Przy wydawaniu przepisów odnoszących się do języka, któ-
ry ma być używany w Oficjum Bożym odprawianym w chórze, wspólnie albo samotnie, Święty 
II Powszechny Sobór Watykański miał na względzie zarówno zachowanie odwiecznej tradycji 
Kościoła łacińskiego, jak i przyczynienie się do duchowego dobra tych wszystkich, którzy zo-
stali wyznaczeni do tej modlitwy albo biorą w niej udział. Z tego powodu uznał za stosowne 
udzielić zezwolenia na stosowanie języka narodowego w pewnych warunkach i dla ściśle określo-
nych grup osób” („In edicendis normis quae linguam respiciunt adhibendam in celebratio divini  
Officii in choro, in communi aut a solo, sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum 
secundum prae oculis habuit et saecularem Ecclesiae latinae traditionem tutandam et bonum 
spirituale promovendum eorum omnium qui ad hanc precationem sunt deputati vel ipsam par-
ticipant. Hac de causa opportunum duxit, quibusdam in adiunctis et personarum bene determi-
natis ordinibus, usum linguae vernaculae concedere”). Dokument mówi dalej, w sekcji 1, powo-
łując się na konstytucję Sacrosanctum Concilium, nr 101, że „Zakony kleryckie »zobowiązane do 
chóru« winny sprawować Oficjum Boże »w chórze« po łacinie” („Religiones clericales «choro 
adstrictae» Officium divinum «in choro» lingua latina celebrare tenentur”), i ustanawia wiele 
szczegółowych zezwoleń na stosowanie języka narodowego, np. dla krajów misyjnych, za pozwo-
leniem odpowiedniej władzy.
19  Sacrosanctum Concilium promulgowano 4 XII 1963 roku; In edicendis — 23 XI 1965 roku.
20  Posynodalna adhortacja apostolska Sacramentum caritatis (2007), nr 62: „Proszę zatem, 
aby przyszłych kapłanów już w seminarium przygotowywano do rozumienia i celebrowania 
Mszy św. po łacinie, a także do posługiwania się tekstami łacińskimi i do wykonywania chorału 
gregoriańskiego. Nie należy też zaniedbać możliwości, by sami wierni zostali wychowani tak, 
aby znali najbardziej powszechne modlitwy po łacinie i śpiewali niektóre części liturgii na 
sposób gregoriański” („In universum petimus ut futuri sacerdotes, inde a Seminarii tempore, ad 
Sanctam Missam Latine intellegendam et celebrandam nec non ad Latinos textus usurpandos 
et cantum Gregorianum adhibendum instituantur; neque neglegatur copia ipsis fidelibus 



70

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

10.	 Trzeba najpierw zauważyć, że — jak wskazuje papież Benedykt XVI — 
częsta obecność na łacińskiej liturgii umożliwia wiernym zapoznanie 
się z wieloma tekstami, a dzięki temu ich zrozumienie, nawet bez ucie-
kania się od razu do przekładu. Już krótka katecheza liturgiczna zapew-
nia wiernym zapoznanie się z przekładami znanych tekstów, takich jak  
Gloria, i ich rozważenie. Zaznajomienie się z różnorodnymi tekstami 
liturgicznymi pozwoli wiernym wychwycenie łacińskich słów i zdań, 
dzięki czemu będą mogli rozpoznać, o czym mówi tekst pojawiający się  
w liturgii, i przypomnieć sobie, czego się o nim dowiedzieli.

11.	    Sacrosanctum Concilium kładzie wielki nacisk na znaczenie formacji li-
turgicznej21. W formie nadzwyczajnej korzysta się z bogatej tradycji 
mszalików oraz innych pomocy do śledzenia liturgii i zdobywania wie-
dzy o niej. Komentarze do liturgii roku kościelnego autorstwa Prospera 
Guérangera, bł. Ildefonsa Schustera i Piusa Parscha są pomnikami trady-
cji, które same w sobie zasługują na przestudiowanie22.

facienda ut notiores in lingua Latina preces ac pariter quarundam liturgiae partium in cantu 
Gregoriano cantus cognoscant”). Por. kan. 249 KPK: „W programie kształcenia kapłańskiego 
należy przewidzieć, by alumni nie tylko nauczyli się dokładnie języka ojczystego, lecz także 
by dobrze znali język łaciński” („Institutionis sacerdotalis Ratione provideatur ut alumni non 
tantum accurate linguam patriam edoceantur, sed etiam linguam latinam bene calleant”).  
Por. także dekret Soboru Watykańskiego II o formacji kapłańskiej Optatam totius nr 13, 
odnoszący się do alumnów: „Ponadto niech zdobędą taką znajomość języka łacińskiego, aby 
mogli źródła tylu różnych nauk i dokumenty Kościoła zrozumieć i z nich korzystać. Studium 
języka liturgicznego własnego obrządku należy uważać za konieczne, a bardzo też popierać 
odpowiednią znajomość języków Pisma świętego i Tradycji”.
21  Sacrosanctum Concilium, nr 41–46.
22  Dom Prosper Guéranger, opat Solesmes, L’Année Liturgique (po francusku), wydane w 15 
tomach między 1841 a 1901 rokiem (opublikowane po angielsku jako The Liturgical Year w 1949 
roku; w języku polskim w latach 1927–35 ukazało się 6 tomów pt. Rok liturgiczny). Bł. Ildefons 
Schuster, abp mediolański, Liber Sacramentorum, po włosku, wydane w 5 tomach w 1919 r. 
(opublikowane po angielsku jako The Sacramentary w 1924 roku). O. Pius Parsch, Das Jahr des 
Heiles, wydane w 3 tomach w 1923 roku (opublikowane po angielsku jako The Church’s Year 
of Grace w 1953 roku; w języku polskim ukazało się dwukrotnie w latach 1956 i 1958 pt. Rok 
liturgiczny). Dzieła te, zwłaszcza Guérangera i Parscha, były i są szeroko rozpowszechnione. Tekst 
L’Année Liturgique jest przynajmniej częściowo dostępny w internecie po francusku (http://
www.abbaye-saint-benoit.ch/gueranger/anneliturgique/index.htm) i angielsku (http://www.
liturgialatina.org/lityear/).



71

Łacina jako język liturgiczny

12.	 Warto też wziąć pod uwagę, że stosunkowo ograniczona liczba tekstów 
liturgicznych mszału z 1962 r. stanowi wielką zaletę dla wiernych wysłu-
chujących ich po łacinie. Ograniczony rozmiar lekcjonarza, częste sto-
sowanie ograniczonej liczby tekstów wspólnych o świętych i Mszy wo-
tywnych, powtarzanie formularza Mszy niedzielnej w dni powszednie, 
ograniczona liczba prefacji itp. dają zwykłym katolikom realną możli-
wość dokładnego zapoznania się z mszałem.

13.	 Co więcej: stosowanie łaciny może stanowić bezpośrednią pomoc 
dla uczestniczenia w liturgii. Św. papież Jan Paweł II w liście apo-
stolskim Dominicae cenae (1980) w związku z doświadczeniem wier-
nych, którzy uczestniczyli w dawnej tradycji liturgicznej, postawił 
następującą tezę:

Nie brak jednakże i takich, którzy — wychowani jeszcze na dawnej 
liturgii w języku łacińskim — odczuwają brak tego „jednego języka”, 
który na całym świecie był także zewnętrznym wyrazem jedności 
Kościoła, a przez swój dostojny charakter budził głębokie odczucie 
eucharystycznej Tajemnicy23.

Ta godność i powszechność łaciny, wspomniane przez św. papieża 
Jana XXIII24, są rzeczywiście podstawowymi elementami „sakralno-
ści”, jaką dostrzegł w formie nadzwyczajnej papież Benedykt XVI25. 
W ostatnich dziesięcioleciach podkreślano wielokrotnie, że w litur-

23  Św. papież Jan Paweł II, list apostolski Dominicae cenae (1980), nr 10: „Non tamen desunt qui, 
secundum veteris liturgiae Latinae rationem acriter instituti, defectum huius «unius sermonis» 
percipiunt, qui in universo orbe terrarum unitatem Ecclesiae significat et indole sua dignitatis 
plena altum sensum Mysterii eucharistici excitavit”.
24  Św. papież Jan XXIII, ponownie cytując Piusa XI, mówi o jej „zwięzłym, bogatym  
i rytmicznym sposobie mówienia, pełnym majestatu i godności” („Neque hoc neglegatur 
oportet, in sermone Latino nobilem inesse conformationem et proprietatem; siquidem 
loquendi genus pressum, locuples, numerosum, maiestatis plenum et dignitatis (4) habet, quod 
unice et perspicuitati conducit et gravitati”), konstytucja apostolska Veterum Sapientia nr 3;  
cytat pochodzi z listu apostolskiego Piusa XI Officiorum omnium, s. 452–453.
25  Papież Benedykt XVI, List do Biskupów towarzyszący motu proprio Summorum Pontificum 
(2007).



72

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

gii konieczne jest stosowanie języka odróżniającego się przynajmniej  
w pewnym stopniu od zwykłej, potocznej mowy26.

14.	 Poniższą sprawę poruszono w Positio nr 227. Forma nadzwyczajna ma 
wiele cech, które wydają się przeszkodami dla zrozumiałości, takich jak: 
skomplikowane obrzędy; niewidoczność pewnych ceremonii; fakt, że 
niektóre teksty odczytuje się po cichu; a przede wszystkim stosowanie 
łaciny28. W rzeczywistości nie stanowią one przeszkody dla uczestnicze-
nia w liturgii, jeśli tylko myślimy o uczestnictwie w kategoriach wpływu 
liturgii na wiernego, w stwarzaniu „głębokiego odczucia eucharystycz-
nej Tajemnicy”. Są one częścią całości, skutecznej w niewerbalnym i wer-
balnym przekazywaniu transcendentnego znaczenia akcji liturgicznej. 
Ze wszystkich przejawów dawnej łacińskiej tradycji liturgicznej, które 
się na nią złożyły, stosowanie łaciny wydaje się najbardziej oczywiste  
i najważniejsze.

26  Instrukcja Varietates legitimae (1994), nr 39: Język liturgii „zawsze musi wyrażać nie tylko 
prawdę wiary, lecz również majestat i świętość tajemnic, które się sprawuje”. Instrukcja Liturgiam 
authenticam (2001), nr 27, zaleca rozwój „sakralnego stylu, który powinno się też uznać za język 
ściśle liturgiczny”.
27  FIUV, Positio nr 2: „Pobożność liturgiczna i uczestniczenie w liturgii”, zwłaszcza nr 8–10.
28  Twierdzenie synodu w Pistoi, że te cechy stanowią przeszkodę dla uczestniczenia w liturgii, 
zostało potępione przez papieża Piusa VI w konstytucji apostolskiej Auctorem fidei (1794), nr 33: 
„Zdanie Synodu, w którym wychodzi na jaw pragnienie usunięcia przyczyn, jakie w pewnej mie-
rze doprowadziły do zapomnienia zasad odnoszących się do porządku liturgii, »aby ponownie 
nadać jej większą prostotę obrzędów, stosować język narodowy i głośno wypowiadać słowa«”. 
[Komentarz:] Tak jakby obecny porządek liturgii, przyjęty i zatwierdzony przez Kościół, zro-
dził się w pewnej mierze z zapomnienia zasad, które powinny nim kierować. [Kwalifikacja teolo-
giczna zdania:] Nierozważne, obraźliwe dla pobożnych uszu, ubliżające Kościołowi i sprzyjające 
znieważaniu go przez heretyków”.



73

8. Prefacje

Streszczenie:

Chociaż zachowało się wiele łacińskich prefacji pochodzących ze 
wczesnego średniowiecza, to jednak cechą charakterystyczną obrząd-
ku rzymskiego jest ich bardzo ograniczona liczba: Hadrianum zawie-
rało 14 prefacji; od końca XI w. aż do 1919 roku było ich 12; między 
1919 a 1928 roku dodano cztery. Ponadto istnieje kilka dodatkowych 
prefacji zatwierdzonych dla zakonów albo niektórych miejsc. Mała 
liczba prefacji, brak dowolności przy wyborze prefacji do konkret-
nej Mszy oraz ich powściągliwy łaciński styl — wszystko to stanowi  
o charakterze dawnej łacińskiej tradycji liturgicznej, której przejawem 
jest Mszał z 1962 roku. Nie ma też wielu precedensów w powiększa-
niu ich liczby, nawet gdy chodzi o nowe, ważne święta. Prefacje Mszału  
z 1970 roku, w liczbie 82, mają zarówno odmienną funkcję, jak i styl 
— zostały one bowiem stworzone jako uzupełnienie nowych Modlitw 
Eucharystycznych; ułożono je też, mając na myśli odmienną kolejność 
modlitw, gdzie (w przeciwieństwie do odwiecznej rzymskiej tradycji) 
prefacja nie ma funkcji wstawienniczej. Możliwość dodania nowych 
prefacji do Mszału z 1962 roku według nas nie spełnia kryterium kon-
stytucji Sacrosanctum Concilium, że „prawdziwe i niewątpliwe dobro 
Kościoła wymaga” zmiany w liturgii, zwłaszcza gdy forma nadzwyczaj-
na jest wciąż we wczesnym stadium włączania się do głównego nurtu 
liturgicznego życia Kościoła.

1.	 W Liście do biskupów towarzyszącym motu proprio Summorum  
Pontificum (2007) Ojciec Święty, papież Benedykt XVI wspomina  
o zbadaniu „praktycznych możliwości” dodania nowych prefacji do for-
my nadzwyczajnej i o konsultacjach w tej sprawie z „instytucjami sto-
sującymi usus antiquior”1. Niniejszy dokument stanowi odpowiedź na 

1  List do biskupów towarzyszący motu proprio Summorum Pontificum (2007): „W tej materii 



74

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

to wezwanie o badania i konsultacje. Aby uporządkować nasz wywód, 
podamy najpierw historię zagadnienia, a następnie sposób pojmowania 
kryteriów naturalnego rozwoju.

Zagadnienia historyczne

2.	 Nasza wiedza o mszałach używanych w Rzymie (albo gdzie indziej) przed 
IX w. nie stanowi jednolitej całości, a istniejących dokumentów nie można 
uznać za wyczerpujące. Jednakże klasycznym i najbardziej wpływowym 
przykładem rytu rzymskiego z tego wczesnego okresu jest pochodzące  
z VIII w. Hadrianum2, które miało 14 prefacji (zob. Dodatek, pkt 1).

3.	 Tymczasem wiele innych mszałów i zbiorów tekstów liturgicznych od 
VII do XI w. zawiera dużo więcej prefacji3. Ich funkcja polega bez wąt-
pienia na nadawaniu Mszy bardzo szczególnej intencji; można by je 
uważać za modlitwy „własne”. Definitywny współczesny zbiór łacińskich 
prefacji, Corpus Praefationum, ma ich w sumie 16744.

obie Formy Rytu Rzymskiego mogą się przecież wzajemnie ubogacać: nowi święci i niektóre 
z nowych prefacji powinny zostać uwzględnione w starym Mszale. Komisja Ecclesia Dei,  
w łączności z organami poświęconymi usus antiquior będzie badać praktyczne możliwości  
w tym zakresie”.
2  Sakramentarz wysłany przez papieża Hadriana I (772–795) w odpowiedzi na prośbę Karola 
Wielkiego. Stał się on podstawą do reformy liturgii frankijskiej przeprowadzonej przez Alkuina 
z Jorku.
3  Sakramentarz leoniański (Sacramentarium Veronense, wyd. L.C. Mohlberg, Herder, Roma 
1966), mniej więcej z początku VII w., zawiera ponad 240 prefacji (dokładna ich liczba zależy 
od tego, jak liczyć podobnie brzmiące wersje; może być ich aż 268; ponadto sporządzono go  
w układzie kalendarzowym, lecz okres od stycznia do połowy kwietnia zaginął). Jakkolwiek za-
wiera materiał pochodzenia rzymskiego, stanowi kompilację wielu włoskich źródeł i jest to raczej 
zbiór tekstów niż księga do użytku konkretnego kościoła albo diecezji. „Stary” sakramentarz ge-
lazjański, zawierający teksty rzymskie, frankijskie i inne, spisany pod Paryżem ok. 750 r. (Liber 
Sacramentorum Romanae Aecclesiae ordinis anni circuli, wyd. L.C. Mohlberg, L. Eizenhöfer, Peter 
Siffrin; Herder, Roma 1960), ma 53 prefacje. Sakramentarz z Angoulême zawiera ok. 219 prefacji 
(w tej liczbie mieści się kilka zbliżonych do siebie wersji, ale jest tam również kilka luk). Sakra-
mentarz 348 z St. Gallen w swej oryginalnej wersji miał 48 różnych prefacji, do których doszło 
175 kolejnych, zawartych w jego przerobionej wersji.
4  Zbiór zawiera nowe prefacje opublikowane do 1969 roku.



75

Prefacje

4.	 Mimo to w XI wieku niewielka liczba prefacji zaczęła się stawać stan-
dardem, bardzo możliwe, że w odpowiedzi na „fałszywy dekretał  
Pelagiusza II” zatwierdzający tylko 9 prefacji, przypuszczalnie nie licząc 
prefacji zwykłej. Dokument ten, jakkolwiek twierdzi o sobie, że jest de-
kretałem pochodzącym z końca VI wieku, powstał prawdopodobnie  
w XI wieku5. Bez względu na pochodzenie został włączony do później-
szych zbiorów prawa kanonicznego6. Sugeruje on (całkiem możliwe, że 
zgodnie z prawdą), że odwieczną rzymską praktyką była bardzo ograni-
czona liczba prefacji.

5.	 Do listy podanej przez „fałszywy dekretał” dołączono pod koniec  
XI wieku prefację o Najświętszej Maryi Pannie (chociaż sam jej tekst 
opierał się na prefacji pochodzącej z VIII w.). Wspomniane prefacje wraz 
z prefacją zwykłą i prefacją w Missa sicca na poświęcenie palm w nie-
dzielę palmową, są jedynymi, jakie znajdują się w Mszałach Rzymskich 
z 1474 i 1570 roku. Siedem spośród nich znajdowało się w Hadrianum, 
a trzy pochodzą z dawnych źródeł frankijskich (zob. Dodatek, pkt 3).

6.	 W tym późniejszym okresie inne ryty i zwyczaje Kościoła łacińskiego 
miały czasem kilka dodatkowych prefacji. Mszał paryski z 1738 roku, 
stanowiący próbę zachowania odrębnego rytu gallikańskiego w obrębie 
Kościoła łacińskiego, zawierał wyjątkowo osiem prefacji nieobecnych 
w Mszale Rzymskim (zob. Dodatek, pkt 4). Prawdopodobnie są wśród 
nich nowe kompozycje.

7.	 Między 1919 a 1928 rokiem do Mszału Rzymskiego dodano cztery 
prefacje. Jedna, za zmarłych (1919), pochodzi z Mszału Paryskiego  
z 1738 roku; pozostałe: o św. Józefie (1919), o Chrystusie Królu (1925)  
i o Najświętszym Sercu Pana Jezusa (1928) są kompozycjami nowy-
mi. Każda z nich została wprowadzona w związku z szerszym rozwo-

5  To, że wspomniany tekst jest dziełem samego Burcharda [z Wormacji], słusznie podejrzewał 
B. Capelle, Les origines de la Préface romain de la Vierge, „Rev. d’histoire Eccl.” 38 (1942), s. 46–58, 
na s. 47.
6  Corpus Iuris Canonici (Decretum Gratiani III, 1, 71 (Friedberg, I 1313); por. Durandus, IV, 
33, 35).



76

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

jem liturgicznym: zmianami w liturgii Dnia Zadusznego7 i święta Naj-
świętszego Serca Pana Jezusa8, ustanowieniem święta Chrystusa Króla9  
i rozwojem czci oddawanej św. Józefowi10. W trakcie reformy Wielkie-
go Tygodnia w 1955 roku wykorzystano dawną prefację do nowej Mszy 
Krzyżma (jednocześnie usunięto prefację z Missa sicca na poświęcenie 
palm). Partykularne wydania Mszału z 1962 roku zawierają prefacje za-
twierdzone dla poszczególnych miejsc lub zakonów; najbardziej znane 
są cztery „prefacje gallikańskie”, zatwierdzone dla krajów o dziedzictwie 
gallikańskim (zob. Dodatek, pkt 7).

8.	 Dekret Świętej Kongregacji Obrzędów z 1968 roku wprowadził osiem 
dalszych prefacji11. Jedna (prawie nie zmieniona) ma dawne pochodze-
nie; pozostałe albo zostały znacznie przerobione, albo są nowymi kom-
pozycjami. Ten sam dekret wprowadził również nowe Modlitwy Eucha-
rystyczne. Mszał z 1970 roku zawiera 82 prefacje; większość z nich to 
nowe kompozycje, inspirowane różnorodnymi tekstami. Niektóre pre-
facje znajdujące się w Mszale z 1962 roku i dekrecie z 1968 roku zostały 
pominięte lub też przerobione.

7  Wprowadzono ją po reformie liturgii Dnia Zadusznego, gdy papież św. Pius X po raz pierwszy 
ustanowił kompletne Oficjum przeznaczone na ten dzień, podniósł jego rangę, [a Benedykt XV 
— przyp. tłum.] pozwolił kapłanom na odprawianie trzech Mszy.
8  Formularz święta Najświętszego Serca Pana Jezusa został w 1928 roku dogłębnie przerobiony 
z dołączeniem specjalnie napisanych śpiewów.
9  Święto Chrystusa Króla ustanowił Pius XI encykliką Quas primas w 1925 roku.
10  Liturgiczna cześć oddawana św. Józefowi jest przykładem stałego rozwoju historii. Jego 
święta nie ma w Mszale rzymskim przed XV w.; święto św. Józefa, Oblubieńca NMP (Iustus ut 
palma, 19 III), znajdujące się w Mszale rzymskim z 1570 roku, zostało ustanowione jako święto 
nakazane przez papieża Klemensa XI w 1714 roku [w rzeczywistości uczynił to już Grzegorz XV 
w 1621 roku — przyp. tłum.]. Święto św. Józefa, Patrona Kościoła (Adiutor et protector) ustanowił 
papież Pius IX w 1847 roku; Pius X przeniósł je z 3. niedzieli na 3. środę po Wielkanocy i opatrzył 
oktawą. To drugie święto zniknęło z kalendarza, podczas gdy jego formularz mszalny został 
zachowany we Mszy wotywnej odprawianej we środy; w 1955 roku zastąpiło je nowe święto św. 
Józefa Rzemieślnika (Sapientia reddidit), wyznaczone przez papieża Piusa XII na dzień 1 maja. 
Św. papież Jan XXIII dołączył imię św. Józefa do Kanonu Mszy w 1962 roku. Promulgowanie 
w 1919 roku prefacji stosowanej w jego święta i w Mszach wotywnych o nim jest częścią tego 
szerszego rozwoju.
11  Preces Eucharisticae, „Notitiae” 4 (1968), maj-czerwiec, s. 156.



77

Prefacje

Kwestia organicznego rozwoju

9.	 Konstytucja o liturgii Sacrosanctum Concilium Soboru Watykańskiego II 
podaje kryteria autentycznego rozwoju liturgii. Po stwierdzeniu ważno-
ści badań historycznych i względów duszpasterskich mówi tak:

Nowości należy wprowadzać tylko wtedy, gdy tego wymaga prawdzi-
we i niewątpliwe dobro Kościoła, z zastrzeżeniem jednak, aby formy 
nowe wyrastały niejako organicznie z form już istniejących12.

Są to niezbędne warunki dla wszelkiego rozwoju liturgicznego, a nie 
tylko uwagi pośród wielu innych. Pamiętając o tym, możemy poczynić 
pewne obserwacje.

10.	 Stosunkowo mała liczba prefacji może być określona jako charak-
terystyczna cecha odwiecznej tradycji liturgicznej obrządku rzym-
skiego. Jak wspomniano wyżej, Hadrianum miało ich 14; od XI w. do 
1919 roku było ich 12; cztery kolejne dodano na początku XX wieku. 
Zgadza się to z ogólnym charakterem powściągliwości i surowości, ce-
chującym obrządek rzymski, przejawiającym się także w jego ograniczo-
nym objętościowo lekcjonarzu, jednej Modlitwie Eucharystycznej itd. 
Także co do stylu prefacje obrządku rzymskiego są powściągliwe i suro-
we, zwłaszcza gdy porównamy je z tymi, które znajdują się w źródłach 
gallikańskich oraz innych. Jak stwierdził liturgista Adrian Fortescue:

Główną cechą rytu rzymskiego była zawsze jego surowa prostota.  
W porównaniu do kwiecistych w stylu obrządków wschodnich jest to 
nadal jego podstawowe znamię. Bez wątpienia warto zachować tę ce-
chę również w sposób zewnętrzny, aby powstrzymać wszelkie bizan-
tyńskie tendencje w naszych obrzędach13.

12  Sacrosanctum Concilium, nr 23.
13  Adrian Fortescue, Ceremonies of the Roman Rite Described (Burns Oates, London 1936), 
 s. XIX.



78

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

W przeciwieństwie do, być może, krytycznego tonu Fortescue, trzeba 
podkreślić, że to, co ma wartość w jednej tradycji liturgicznej, w innej nie-
koniecznie musi być czymś ułomnym. Te same ostateczne cele — służ-
ba Bogu i zbawienie dusz — mogą być zachowane za pomocą różnych 
środków. Trzeba tu tylko podkreślić, że prostota i surowość rzymskiej 
tradycji liturgicznej, jako środki wiodące do wspomnianych celów, są 
godne zachowania, jak wszystko, co rozwinęło się pod przewodem Bożej 
Opatrzności w liturgicznych tradycjach Kościoła14. Prostota ma praktycz-
ne zalety, zwłaszcza w przygotowywaniu ewentualnych wydań mszałów, 
które są wprawdzie obszerne co do treści, lecz dają się łatwo przenosić15,  
i w ułatwianiu głębszego zapoznawania się świeckich z tekstami Mszału, 
co ma istotne konsekwencje dla ich uczestnictwa w liturgii16.

11.	 Nie ma wielu precedensów w dodawaniu prefacji do Mszału Rzym-
skiego. Między XI a XX wiekiem nie dodano żadnej, chociaż w ciągu 
tych wieków powstało wiele nowych i ważnych świąt, a także następo-
wał rozwój form pobożności. Trzeba też podkreślić znaczenie stałości  
w liturgii: daje ona wiernym możność stosowania wciąż tych samych 
ksiąg i pogłębiania znajomości tekstów mszału w ciągu życia — w połą-
czeniu ich własnych doświadczeń liturgicznych z doświadczeniami po-
przedników i następców.

12.	 W rozwoju rytu rzymskiego często zdarzało się, że długo istniejące zwy-
czaje miejscowe się upowszechniały, i zasadę tę można by zastosować do 
gallikańskich i innych lokalnych prefacji albo też do prefacji zatwierdzo-
nych dla zakonów. Pozostaje jednak kwestia, czy taki rozwój jest pilnie 

14  Przywołajmy słowa papieża Benedykta XVI: „Nam wszystkim przynosi korzyść zachowywa-
nie wartości, jakie wyrosły z wiary i z modlitwy Kościoła, oraz przyznanie im słusznego miejsca” 
(List do biskupów towarzyszący motu proprio Summorum Pontificum, 2007); por. papież Pius 
XII, encyklika Mediator Dei, nr 24, o liturgicznym rozwoju w ciągu dziejów: „Nowe obrzędy li-
turgiczne [...] powstały pod natchnieniem Ducha Świętego, który w każdym czasie aż do końca 
świata jest obecny w Kościele; są one w równym stopniu środkami, którymi przeczysta Oblubie-
nica Jezusa Chrystusa posługuje się dla ożywienia i zapewnienia świętości ludzi”.
15  Zarówno mszałów ołtarzowych (np. używanych przez kapelanów wojskowych),  
jak i kieszonkowych mszalików dla świeckich.
16  Patrz: Positio nr 7, „Łacina jako język liturgiczny”.



79

Prefacje

konieczny — w związku z potrzebą zachowania stałości w liturgicznych 
księgach formy nadzwyczajnej; ze względu na fakt, że dopiero zaczynały 
one wchodzić do szerszego użytku w Kościele; a także w kontekście ist-
nienia duchowej różnicy między stylami gallikańskim i rzymskim. Wyda-
je się jednak całkowicie uzasadnione, aby prefacje gallikańskie były nadal 
stosowane w krajach o dziedzictwie gallikańskim, i analogicznie, żeby 
inne prefacje zatwierdzone ze specjalnych przyczyn dla poszczególnych 
miejsc albo zakonów stosowano dalej w tych miejscach i zakonach.

13.	 Wydaje się jednak, że przy wprowadzaniu tych prefacji jako opcjonal-
nych do powszechnego użytku należy zachować wielką ostrożność. 
Trzeba tu wspomnieć, że charakterystyczną cechą formy nadzwyczaj-
nej jest zazwyczaj ograniczenie możliwości wyboru17; i rzeczywiście: 
we współczesnych czasach nie ma precedensu dla prefacji ad libitum18. 
Szerszy zakres dowolności sprawia, że wiernym trudniej jest śledzić 
liturgię, a także prowadzi do podporządkowania samej liturgii osobo-
wości kapłana. Ojciec Święty tak pisze o niebezpieczeństwie liturgicz-
nej „kreatywności”:

Coraz mniej widać tu Boga, coraz ważniejsze staje się to, co czynią lu-
dzie, którzy spotykają się tutaj i którzy wcale nie chcą się już poddać 
»danemu z góry schematowi«19.

17  Przed 1956 rokiem można było częściej stosować dodatkowe oracje wotywne, a celebrans 
miał więcej okazji do odprawiania swego według uznania Mszy wotywnych niż w przypadku 
rubryk z 1962 roku. Zmniejszenie liczby sytuacji pozostawionych do wyboru z pewnością ma tę 
zaletę, że ułatwia wiernym posługiwanie się mszalikiem podczas Mszy.
18  Przed dekretem z 1759 roku, który przepisywał prefację o Trójcy Św. na niedziele w ciągu 
roku, wydaje się, że w praktyce istniały pewne odmienności co do stosowania w te niedziele 
prefacji z niedzieli Trójcy Św. albo prefacji zwykłej. Nie musi to jednak oznaczać wolnego wyboru 
dla kapłana, lecz raczej różne zwyczaje miejscowe. Wyznaczenie w księgach liturgicznych z 
wcześniejszego okresu (wzmiankowanych w punkcie 3) wielu prefacji dla konkretnej Mszy 
w pewnych przypadkach sugeruje możliwość wyboru, chociaż kiedy indziej może po prostu 
odzwierciedlać odmienne zwyczaje lokalne.
19  Papież Benedykt XVI (kard. Józef Ratzinger), Duch liturgii (Klub Książki Katolickiej, 
Poznań 2002), s. 74: „Kapłan [...] staje się teraz właściwym punktem odniesienia dla całości 
[liturgii]. Wszystko zależy od niego. To jego trzeba widzieć, to w jego działaniu brać udział, jemu 



80

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

14.	 Możliwość przeniesienia prefacji ułożonych dla Mszału z 1970 roku do 
formy nadzwyczajnej oprócz wspomnianych już trudności rodzi tak-
że inną, szczególną trudność, wiążącą się z odmienną funkcją prefacji  
w obu tych Mszałach.

15.	 Jedną z przyczyn tego stanu rzeczy jest fakt, że dawna łacińska tradycja li-
turgiczna ma wiele wspólnego ze starożytnym rytem aleksandryjskim — 
zwłaszcza gdy się pamięta, że prefacja i Kanon Rzymski poprzedzały do-
danie Sanctus20. W tych tradycjach prefacja ma rolę wstawienniczą, a nie 
tylko eucharystyczną (dziękczynną). Tymczasem w Mszale z 1970 roku 
stosuje się głównie Modlitwy Eucharystyczne pochodzące z innych ob-
rządków wschodnich (albo utworzone na ich podstawie); i prośby wsta-
wiennicze są w nich częścią Modlitwy Eucharystycznej, a nie prefacji21. 
Na przykład w Mszale z 1962 roku prefacja o Apostołach, podobnie jak 
wiele dawnych łacińskich prefacji, jest „wstawiennicza”: błaga się w niej 
Pana, aby „nie opuszczał swojej owczarni”22. W Mszale z 1970 roku pre-
fację tę przerobiono w celu usunięcia jej wstawienniczego charakteru23.

odpowiadać — to jego kreatywność podtrzymuje całość. W sposób uzasadniony podejmowana 
jest próba zredukowania tej dopiero co powołanej do życia roli poprzez rozdzielenie różnorodnych 
czynności i powierzenie »twórczego« opracowania liturgii grupom wiernych. [...] Coraz mniej 
widać tu Boga, coraz ważniejsze staje się to, co czynią ludzie, którzy spotykają się tutaj i którzy 
wcale nie chcą się już poddać »danemu z góry schematowi«”.
20  Sanctus pojawił się w obrządku rzymskim prawdopodobnie w latach 30. V wieku.
21  Potwierdza to omówienie modlitw wstawienniczych przez Ogólne Wprowadzenie do Mszału 
Rzymskiego (2002), nr 79.
22  Prefacja o Apostołach: „Zaprawdę godne to i sprawiedliwe, słuszne i zbawienne, błagać Cię 
pokornie, Panie, Pasterzu wiekuisty, abyś nie opuszczał swojej owczarni, lecz przez świętych 
Apostołów swoich otaczał ją ciągłą opieką. Niech ci zwierzchnicy nią kierują, którym jako 
namiestnikom swojego dzieła zleciłeś władzę pasterską. Przeto z Aniołami i Archaniołami, 
z Tronami i Państwami oraz ze wszystkimi hufcami wojska niebieskiego śpiewamy hymn ku 
Twej chwale, wołając bez końca” („Vere dignum et iustum est, aequm et salutare, Te, Domine, 
suppliciter exorare, ut gregem tuum, Pastor aeterne, non deseras: sed per beatos Apostolos tuos 
continua protectione custodias”).
23  Prefacja o Apostołach, Mszał z 1970 roku, Mszał Rzymski dla diecezji polskich (2009): 
„Zaprawdę godne to i sprawiedliwe a dla nas zbawienne, abyśmy Tobie składali dziękczynienie 
i Ciebie wychwalali, Panie, Ojcze niebieski, wszechmogący i miłosierny Boże. Ty bowiem, 
wiekuisty Pasterzu, nie opuszczasz swojej owczarni, lecz przez świętych Apostołów otaczasz ją 
nieustanną opieką, aby kierowali nią ci zwierzchnicy, którym jako namiestnikom swojego Syna 



81

Prefacje

16.	 Ponadto prefacje w Mszale z 1970 roku były przeznaczone do stosowa-
nia z II i III Modlitwą Eucharystyczną, znacznie krótszymi od Kanonu 
Rzymskiego24, i miały je uzupełniać. Jak bowiem zanotował podówczas 
kard. Lercaro — celem reformy było uczynienie z Modlitwy Euchary-
stycznej bardziej wyodrębnionej całości, zawierającej prefację, Sanctus 
i anamnezę25.

17.	 Okoliczności te sprawiły, że (mimo wielkiej liczby) olbrzymia większość 
dawnych łacińskich prefacji nie nadawała się do Mszału z 1970 roku26. 
Logiczny wydawałby się wniosek, że prawdziwa jest również sytu-
acja odwrotna: prefacje z Mszału z 1970 roku nie pasują do Mszału  
z 1962 roku.

Wnioski

18.	 Istotą zagadnienia jest zachowanie autentycznego ducha odwiecznej ła-
cińskiej tradycji liturgicznej27, zarówno przez przywołanie ogólnych zasad 
naturalnego rozwoju, jak i przypomnienie pragnienia Ojca Świętego, aby 
„byśmy zachowali i chronili bogactwa będące owocem wiary i modlitwy 
Kościoła i byśmy dali im odpowiednie dla nich miejsce”28. W tym kontek-
ście warto wspomnieć decyzję Ojca Świętego, który pragnąc zmienić mo-
dlitwę za Żydów w liturgii Wielkiego Piątku, postanowił, aby nie przenosić 
analogicznej modlitwy z Mszału z 1970 roku, ale stworzyć jeszcze jedną, 
zgodną z liturgicznym kontekstem. Jeśli chodzi o prefacje, to tradycję tę 
charakteryzuje z pewnością szczególny łaciński styl, bardzo ograniczona 
liczba prefacji i bardzo ograniczona liczba dowolności.

zleciłeś władzę pasterską. Dlatego z Aniołami i wszystkimi Świętymi wysławiamy Ciebie, razem 
z nimi wołając”.
24  IV Modlitwa Eucharystyczna ma w Mszale z 1970 roku stałą prefację. Zob. (abp) Annibale 
Bugnini, The Reform of the Roman Liturgy (1948–1975), The Liturgical Press, Collegeville 1990, 
s. 458.
25  A. Bugnini, dz. cyt., s. 450, cytując memorandum kard. Lercaro z 1966 roku.
26  Zob. wyżej przypis 3.
27  Zob. też: Positio nr 6, „Pluralizm liturgiczny”.
28  List do biskupów towarzyszący motu proprio Summorum Pontificum.



82

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

19.	 Nasz wniosek końcowy przemawia na korzyść zwłoki we wprowadza-
niu nowych prefacji. Nie wydaje się nam, aby istniała jakaś pilna potrze-
ba dodawania nowych prefacji albo żeby zachodziło w tym przypadku 
kryterium podane w konstytucji Sacrosanctum Concilium, że „prawdzi-
we i niewątpliwe dobro Kościoła wymaga” zmiany. Trzeba uznać, że po 
okresie niespotykanych dotąd zmian w liturgii, po krótkim czasie, który 
spowodował tyle zamętu, długotrwałych szkód i cierpień29, okres spo-
koju wyda się czymś istotnym i naprawdę podstawowym: zwłaszcza  
w stosunku do tego, co mogłyby zostać odebrane jako nowość. Możemy 
zakończyć słowami Ojca Świętego:

Ważniejsze jest tu zastrzeżenie praktyczne. Czy mamy teraz wszyst-
ko na nowo przestawiać? Nic nie jest przecież tak szkodliwe dla litur-
gii, jak właśnie ciągłe jej »robienie«, nawet jeśli wydaje się, że chodzi 
tu o rzeczywistą odnowę30.

Dodatek

1. Prefacje w sakramentarzu papieża Hadriana I  
     (Hadrianum) — w sumie 14:

•	 zwykła

•	 Bożym Narodzeniu

•	 Objawieniu Pańskim

•	 wielkanocna

•	 Wniebowstąpieniu Pańskim

29  Papież Benedykt XVI, List do biskupów towarzyszący motu proprio Summorum Pontificum 
(2007): „Widziałem, jak całkowicie dowolne zniekształcenia powodowały głęboki ból jednostek 
głęboko zakorzenionych w wierze świętego Kościoła”.
30  Kard. J. Ratzinger, Duch liturgii, s. 77.



83

Prefacje

•	 Zesłaniu Ducha Św.

•	 Apostołach

•	 in Natali Papae (na wybór Papieża i jego rocznicę)

•	 na święcenia kapłańskie

•	 na konsekrację ołtarza

•	 we Mszy ślubnej

•	 św. Andrzeju

•	 dwie o św. Anastazji (jedna z nich jest w rzeczywistości dodatkową prefa-
cją na Boże Narodzenie)

2. Prefacje zatwierdzone przez „fałszywy dekretał  
     papieża Pelagiusza II” — w sumie 10:

Z Hadrianum:

•	 wielkanocna

•	 Wniebowstąpieniu Pańskim

•	 Zesłaniu Ducha Św.

•	 Bożym Narodzeniu

•	 Objawieniu Pańskim

•	 Apostołach

Ze źródeł frankijskich:

•	 Trójcy Św.

•	 Krzyżu Św.

•	 wielkopostna

(wydaje się, że prefację zwykłą przyjmowano za oczywistość)



84

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

3. Prefacje znajdujące się w Mszałach Rzymskich  
     z 1474 i 1570 roku — w sumie 12:

Zawarte w fałszywym dekretale:

•	 Bożym Narodzeniu

•	 Objawieniu Pańskim

•	 wielkanocna

•	 Wniebowstąpieniu Pańskim

•	 Zesłaniu Ducha Św.

•	 Apostołach

•	 wielkopostna

•	 Krzyżu Św.

•	 Trójcy Św.

Dodatkowo: prefacja zwykła

Dodana w XI w.: o Najświętszej Maryi Pannie

Ponadto: prefacja przeznaczona na Missa sicca, na poświęcenie palm w Niedzielę 
Palmową

4. Prefacje z Mszału Paryskiego („de Vintimille”)  
     z 1738 roku — w sumie 19:

•	 adwentowa

•	 Bożym Narodzeniu

•	 Objawieniu Pańskim

•	 wielkopostna

•	 Krzyżu Św.



85

Prefacje

•	 wielkopostna

•	 na Wielki Czwartek (oraz na Msze wotywne o Najświętszym Sakramencie)

•	 Wniebowstąpieniu Pańskim

•	 Zesłaniu Ducha Św.

•	 Trójcy Św.

•	 Najświętszym Sakramencie i na Boże Ciało

•	 poświęceniu kościoła

•	 Najświętszej Maryi Pannie

•	 Apostołach

•	 świętych Dionizym, Rustyku i Eleuteriuszu

•	 świętych, którzy są patronami albo tytułem kościoła

•	 we Mszy ślubnej

•	 prefacja zwykła

•	 za zmarłych

5. Prefacje dodane do Mszału Rzymskiego od 1919  
     do 1928 roku — w sumie cztery:

•	 za zmarłych

•	 św. Józefie

•	 Chrystusie Królu

•	 Najświętszym Sercu Pana Jezusa

(Prefacja za zmarłych znajdowała się w Mszale Paryskim z 1738 roku, ale praw-
dopodobnie pochodzi ze dawniejszych źródeł31).

31  Zwrot „vita mutatur non tollitur” występuje w SG 908 (wizygocki rękopis z VI–VII w. 
[Missale defunctorum z biblioteki opactwa w St. Gallen — przyp. tłum.]), a tekst z 1738 roku 
może pochodzić z jakiegoś podobnego źródła.



86

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

6. Skutki reformy Wielkiego Tygodnia z 1955 roku  
      — jedną prefację dodano, jedną usunięto:

•	 prefacja z Missa Sicca niedzieli palmowej — usunięta

•	 dawna prefacja przeznaczona dla Mszy Krzyżma — dodana

7. Prefacje pro aliquibus locis i dla zakonów w 1962 roku

Zakony dążą do posiadania prefacji na święta swych założycieli. Chodzi tu  
o następujących świętych (lista nie jest pełna):

•	 św. Benedykt

•	 św. Augustyn

•	 św. Franciszek Salezy

•	 św. Norbert*

•	 św. Dominik*

•	 św. Jan od Krzyża*

•	 św. Teresa z Avili*

•	 św. Eliasz*

•	 Najświętsza Maryja Panna z Góry Karmel*

* zatwierdzone w 1919 roku albo później

Franciszkańskie Missale romano-seraphicum ma dodatkowe prefacje własne na 
święta św. Franciszka, św. Dominika i św. Klary.

Wiele francuskich diecezji posiada własne prefacje, pochodzące z tradycji  
neogallikańskiej (zob. Dodatek, pkt 4); szczególnie Lyon, który ma nie tylko 
prefacje o kilku świętych, lecz także prefacje przeznaczone na:

•	 Adwent

•	 Boże Ciało



87

Prefacje

•	 Wielki Czwartek

•	 Poświęcenie kościoła

Diecezje hiszpańskie mają własną prefację na święto św. Teresy z Avili.

We wszystkich diecezjach Francji i Belgii są zatwierdzone cztery prefacje z neo-
gallikańskiego Mszału z 1738 roku:

•	 adwentowa

•	 Najśw. Sakramencie

•	 Wszystkich Świętych / o świętych Piotrze i Pawle

•	 poświęceniu kościoła





89

9. Cisza i niesłyszalność w formie nadzwyczajnej

Streszczenie:

Teksty liturgiczne czytane w ciszy lub szeptem są uderzającą cechą for-
my nadzwyczajnej. Dla ludzi przywiązanych do dydaktycznego modelu 
liturgii — jak w przypadku zwolenników synodu w Pistoi — wydawała 
się ona skandaliczna. Wyjaśnienie, dlaczego wierni nie mogą słyszeć 
niektórych tekstów, zawiera trzy części. Po pierwsze, niektóre teksty 
zostają zagłuszone przez śpiew podczas Mszy śpiewanych; chodzi  
o teksty aktualnie śpiewane. Ścisły związek między śpiewem a natu-
ralną przestrzenią w liturgii, w której ten śpiew może zaistnieć, do-
strzegł św. papież Pius X. Po drugie, „modlitwy kapłańskie” kierowane 
osobiście przez celebrującego kapłana do Boga, np. Munda cor meum  
i Lavabo, wyrażają intymną więź między kapłanem a Bogiem, którą 
— jak podkreślił papież Benedykt XVI — wszyscy winni należycie 
docenić i naśladować. Po trzecie, cisza Kanonu, z jego atmosferą przy-
pominającą ciszę Kalwarii, podkreśla jego znaczenie jako modlitwy  
o szczególnej świętości. Papież Benedykt XVI opisał głęboko modli-
tewne uczestnictwo wiernych w tej „wypełnionej ciszy” tworzonej 
przez cichy Kanon.

1.	 Istotną cechą formy nadzwyczajnej jest wykorzystanie ciszy, zwłasz-
cza cichego Kanonu, co kontrastuje z praktyką formy zwyczajnej. Jest 
ona naturalną paralelą do celebracji ad orientem1, która — podobnie 
jak cisza — rozwijała się i rozpowszechniała we wczesnych wiekach 
Kościoła2. Użycie ciszy w formie nadzwyczajnej jest jednak materią 

1  Zob.: Positio nr 6: „Orientacja liturgiczna”.
2  Papież Benedykt XVI (kard. Józef Ratzinger), Duch liturgii, s. 190 „Nieprzypad-
kowo przecież w Jerozolimie juz bardzo wcześnie części Kanonu odmawiano w ciszy,  
a i na Zachodzie cisza obecna w Kanonie, częściowo „przesłonięta” śpiewem medytacyjnym, stała 
się normą”. Brakuje świadectw wskazujących, że Kanon był wymawiany cicho przed VIII wiekiem; 
o istnieniu tendencji do wypowiadania go ściszonym głosem świadczy podjęcie przez cesarza Ju-



90

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

złożoną, i w rzeczy samej, cisza nie jest całkiem wykluczona z for-
my zwyczajnej. Niniejsze opracowanie nie stanowi wyczerpującego 
studium tematu i ogranicza się do niektórych ogólnych stwierdzeń 
dotyczących miejsca ciszy w formie nadzwyczajnej.

2.	 Cicha modlitwa była jednym z trzech aspektów starożytnej łacińskiej 
formy liturgicznej, które skrytykował jansenistyczny synod w Pistoi 
w 1786 roku. Krytycyzm ten jako taki potępił papież Pius VI3. Cisza 
została zestawiona ze złożonością obrzędów i używaniem języka nie-
narodowego, lecz wydaje się najtrudniejszym wyzwaniem dla zasad 
oświeceniowych, stojących u podstaw synodu w Pistoi. Jest tak, gdyż 
przetłumaczenie na języki narodowe i uproszczenie liturgii nie mogłoby 
od razu uczynić jej bardziej zrozumiałą dla wiernych, gdyby modlitwy 
ciągle były wypowiadane szeptem4. Mimo że wierni, nawet ci o ograni-

styniana próby zakazania tej praktyki w roku 565 (Novella 137 w zbiorze wydanym przez Schoella 
i Krolla w Corpus Juris Civilis Mommsena, t. 3, s. 699). Wydaje się prawdopodobne, że Oratio su-
per oblata, „sekretna modlitwa”, była wypowiadana cicho od momentu jej wprowadzenia do Mszy  
w V wieku, chociaż nie można tego jednoznacznie ustalić. Jungmann, cytując Amalariu-
sza z Metzu (zm. ok. 850), zauważa, że kontrast między słowami „Nobis quoque peccato-
ribus”, wypowiadanymi na głos, a resztą Kanonu odmawianą po cichu został dostrzeżony  
i przedyskutowany w IX wieku ( J. Jungmann, The Mass of the Roman Rite: Its origins and develop-
ment (wydanie angielskie: New York: Benzinger, 1955), t. II, s. 257, przyp. 47).
3  Papież Pius VI, bulla Auctorem fidei (1794), nr 33: „Propozycja synodu, w której ukazuje 
się chęć usunięcia przyczyny, z powodu której, częściowo, spowodowano zapoznanie zasad 
odnoszących się do porządku liturgicznego, „przez przywrócenie jej (liturgii) większej prostoty 
obrzędów, przez wyrażanie jej w języku narodowym, przez wypowiadanie jej na głos”; tak jakby 
obecny porządek liturgiczny, otrzymany i zatwierdzony przez Kościół, wynikał w pewnej części z 
zapoznania zasad, które powinny nią kierować — jest nieprzemyślana, obelżywa dla pobożnych 
uszu i obraźliwa dla Kościoła oraz sprzyja atakom heretyków na niego”.
4  Przez wiele lat Święta Kongregacja ds. Obrzędów zakazywała korzystania  
z tłumaczeń stałych części Mszy; ostatni raz zakaz ten był ponowiony w 1858 roku. Niemniej 
jednak znaczenie Kanonu, a nawet jego sformułowania były uwzględniane w pomocach 
liturgicznych do Mszy, które zaczęły się pojawiać wraz z wynalezieniem druku i rozwinęły się 
szczególnie, począwszy od XVII wieku. Zob. A. Reid, The Organic Development of the Liturgy 
(San Francisco: Ignatius Press, 2005), s. 63, przyp. 191. Zob. także: The Lay Folks Mass Book 
lub Manner of Hearing Mass: with Rubrics and Devotions for the People, in Four Texts, and 
Office in English according to the Use of York, from Manuscripts of the Xth to the XVth Century, 
Thomas Frederick Simmons (Early English Text Society, 1879), http://archive.org/details/
layfolksmassbook00simmuoft



91

Cisza i niesłyszalność w formie nadzwyczajnej

czonej formacji liturgicznej, będą znali treść modlitw wypowiadanych 
w ciszy, to dla zrozumienia roli ciszy konieczne wydaje się wyjście poza 
model funkcjonalistyczny i dydaktyczny, i rozważenie jej znaczenia  
symbolicznego.

Niesłyszalność

3.	 Warto tutaj podkreślić istnienie modlitw wypowiadanych nie w ciszy, 
lecz wciąż tak, iż wierni ich nie słyszą. Dzieje się tak podczas Mszy śpie-
wanych, kiedy to śpiew Introit i Kyrie zagłusza modlitwy przygotowaw-
cze i następujące po nich, mimo że w innym przypadku byłyby one sły-
szalne5. Podobnie śpiew propriów i ordinariów zagłusza odczytywanie 
przez kapłana tych samych tekstów.

4.	 Tradycyjna praktyka tworzy bardzo intymną relację między muzy-
ką liturgiczną a liturgią. Św. papież Pius X w motu proprio o muzyce sa-
kralnej Tra le sollicitudini wyjaśnił, iż śpiew nie powinien niepotrzeb-
nie przekraczać ram wyznaczonych dla niego przez liturgię6. Przestrzeń 
ta zostałaby znacznie ograniczona, gdyby celebrans nie czytał tekstów  
w czasie śpiewu chóru, a nawet zniesiona całkowicie, gdyby śpiew nie mógł 
zagłuszać innych modlitw. Pius X ostrzegł, że gdy śpiew przekracza te ramy,

liturgia w jej funkcjach kościelnych zaczyna sprawiać wrażenie po-
bocznej i służebnej w stosunku do muzyki7.

5  Modlitwy przygotowawcze (Modlitwy u stóp ołtarza), chociaż niekoniecznie 
niesłyszalne, historycznie także należą do kategorii osobistych modlitw kapłana (zob. 
pkt. 6–7) lub przynajmniej kapłana i innych sprawujących obrzędy. Początkowo 
wypowiadano je w zakrystii lub w drodze do ołtarza (zob. J. Jungmann, dz. cyt., t. I,  
s. 291–295). Przemawia to tylko na rzecz ich niesłyszalności podczas Mszy śpiewanej.
6  Św. papież Pius X, motu proprio Tra le sollicitudini (1903), nr 22–23: „Nie jest uprawnionym 
trzymanie kapłana przy ołtarzu, żeby czekał z powodu śpiewu lub muzyki dłużej, niż pozwala na 
to liturgia. Zgodnie z kościelnymi przykazaniami Sanctus powinno zakończyć się przed Podniesie-
niem i z tego powodu kapłan musi zwracać uwagę na śpiewających. Gloria i Credo zgodnie z trady-
cją gregoriańską winny być stosunkowo krótkie. Ogólnie rzecz biorąc, należy uważać za poważne 
nadużycie, gdy powstaje wrażenie, iż liturgia w swych czynnościach jest mniej istotna od muzyki  
i jest dostosowana do muzyki, jako że muzyka jest jedynie częścią liturgii i jej skromną służebnicą”.
7  Zob. pełniejszy cytat w przypisie 6 powyżej. Ufamy, że rola muzyki sakralnej w formie 



92

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

5.	 Zasadę wypowiadania przez celebransa niesłyszalnych modlitw podczas 
trwania śpiewu zachowano w Mszale z 1970 roku, łącznie z ofertorium, 
które może być ciche nawet wtedy, gdy nie ma śpiewu.

Ciche modlitwy kapłana

6.	 Do innej kategorii należą te modlitwy, które są w pewnym sensie osobi-
ste dla wypowiadającego je kapłana, zwłaszcza gdy prosi on o oczyszcze-
nie i łaski potrzebne do godnego dokonania obrzędu. Są to na przykład 
modlitwy Munda cor meum przed Ewangelią i Lavabo przed Kanonem, 
a także modlitwy wypowiadane podczas komunii kapłana. Papież  
Benedykt XVI komentuje:

Cicha modlitwa zaprasza kapłana do traktowania tego zadania na 
tyle osobiście, aby całą swoją osobą mógł oddać się Panu. Jest ona 
zarówno podkreśleniem tego, że wszyscy — każdy osobiście, a zara-
zem wspólnie z innymi — wychodzą naprzeciw Panu. Liczba tych 
modlitw została przez reformę liturgiczną mocno zredukowana, ale 
Bogu dzięki, część z nich jeszcze jest…8

7.	 Cisza tych modlitw jest radykalnym wskazaniem na intymność kapłań-
skiego zadania: są one skierowane wyłącznie do Boga. Jak wskazuje  
Benedykt XVI, podkreślenie tego jest istotne zarówno dla samego kapła-
na, jak i wiernych, którzy mają się z nim łączyć i naśladować jego przy-
kład pokory przed Bogiem.

nadzwyczajnej stanie się w przyszłości przedmiotem osobnego opracowania.
8  Papież Benedykt XVI, dz. cyt., s. 188. Papież Benedykt przechodzi do listy miejsc w Mszale  
z 1970 roku, w których można odnaleźć te ciche modlitwy: podczas przygotowania do 
proklamacji Ewangelii, przygotowania darów oraz przed i po przyjęciu przez kapłana komunii św.



93

Cisza i niesłyszalność w formie nadzwyczajnej

Cichy Kanon

8.	 Oddzielną kategorią jest Kanon Mszy. Podczas gdy na Mszy śpiewanej 
w trakcie Kanonu śpiewa się Sanctus9, same słowa konsekracji są wypo-
wiadane w uprzywilejowanym okresie ciszy, podczas którego nie wolno 
nic śpiewać, a organy nie mogą grać. Ta cisza jest dodatkowo spotęgowa-
na dzięki dzwonkom sygnalizującym najpierw zbliżanie się konsekracji, 
a następnie obydwie konsekracje. Później, jeśli nie ma śpiewu, można 
usłyszeć, jak celebrans wypowiada nieco głośniej słowa Nobis quoque 
peccatoribus, otwierające modlitwy za żywych10 i służące do podkreśle-
nia niegodności kapłana; następuje to po momencie jego najściślejszego 
utożsamienia się z Chrystusem. Zupełna poza tym cisza Kanonu nadaje 
mu szczególnie świętą atmosferę i wynosi jego znaczenie ponad wszystko, 
co go poprzedza i co następuje po nim. Przypomina ona użyte w hymnie 
liturgii św. Jakuba słowa proroka Habakuka z ich dobrze znanym angiel-
skim tłumaczeniem („The Lord is in his holy temple. Let all the earth keep 
silent before him”): „Lecz Pan mieszka w świętym domu swoim, niechaj 
zamilknie przed Nim cała ziemia”11. I znowu Księga Mądrości:

9  Śpiewane na sposób chorałowy Sanctus i Benedictus trwają na ogół krótko. Utwory 
polifoniczne powodują wydłużenie i dlatego Benedictus przełożone jest na moment po konsekracji 
(uprzednio chórom zalecano rozdzielenie Sanctus i Benedictus także w śpiewie chorałowym; 
nie sformułowano tego jasno w Graduale Romanum z 1908 roku, lecz powtórzyła to Święta 
Kongregacja ds. Obrzędów w odpowiedzi na dubium (14 stycznia 1921 roku); zasada ta została 
zniesiona w instrukcji Musica sacra w 1958 roku.
10  Często uważane za przeznaczone tylko dla duchowieństwa. Zob. J. Jungmann, dz. cyt.,  
s. 249–250. Omawia on także możliwe praktyczne pochodzenie zasady wypowiadania tych słów 
na głos, i cytuje interpretacje alegoryczne oraz ich znaczenie w rozszerzeniu tej praktyki z Mszy 
uroczystej na zwykłą, odnotowane w pismach Amalariusza, Bernolda z Konstancji i Duranda  
(dz. cyt., s. 258–259, przyp. 54). 
11  Ha 2,20: „Lecz Pan mieszka w świętym domu swoim,  niechaj zamilknie przed Nim cała 
ziemia” („Dominus autem in templo sancto suo: sileat a facie eius omnis terra”). Cherubikon 
liturgii św. Jakuba z IV wieku został przetłumaczony na język angielski przez Gerarda Moultrie 
jako „Let all mortal flesh keep silence”. Por. So 1,7: „Milczcie przed obliczem Pana Boga, gdyż 
bliski jest dzień Pański, bo już przygotował Pan ofiarę, poświęcił swoich zaproszonych” („Silete 
a facie Domini Dei: quia iuxta est dies Domini, quia praeparavit Dominus hostiam sanctificavit 
vocatos suos”). Dalej, Iz 32,17: „Dziełem sprawiedliwości będzie pokój”, bardziej uderzająco po 
łacinie: „cultus iustitiae silentium”.



94

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

Gdy głęboka cisza zalegała wszystko, a noc w swoim biegu dosięgała 
połowy,   wszechmocne Twe słowo z nieba, z królewskiej stolicy,   jak 
miecz ostry niosąc Twój nieodwołalny rozkaz,   jak srogi wojownik 
runęło pośrodku zatraconej ziemi12.

9.	 Ta część Mszy naturalnie przypomina nam arcykapłana wchodzącego 
do miejsca świętego świętych w świątyni, pośrednictwo Mojżesza ukry-
tego w chmurze na górze Synaj, a także ciszę Kalwarii, naruszoną jedynie 
przez Ostatnie Słowa. Znaczenie kapłana wychodzącego ze zwyczajnego 
świata do innego królestwa, żeby spotkać w nim Boga, mocno podkreśla 
ikonografia. Takie analogie dostrzegli Ojcowie i Doktorzy Kościoła. Tra-
dycję tę streścił św. Robert Bellarmin13.

10.	 Jak wspomniano wyżej, gdy była mowa o modlitwach kapłańskich, cisza 
wskazuje, że modlitwa jest skierowana do Ojca, a nie do zgromadzenia. 
Jednak tym razem jest tak nie z powodu osobistej natury próśb, lecz ze 
względu na ich wyjątkową świętość. Znaczenie modlitw Kanonu wypły-
wa z tego, co dzieje się za ich sprawą na ołtarzu: mają one przecież moc 
sprawczą, a nie informacyjną czy dydaktyczną. Jak to ujął bł. kard. John 
Henry Newman:

Słowa są konieczne, ale jako środek, a nie cel; nie są one zwyczajnym 
zwróceniem się do tronu łaski, lecz narzędziem czegoś dużo wyższe-
go: konsekracji, ofiary14.

12  Mdr 18,14: „Cum enim quietum silentium contineret omnia et nox in suo cursu medium 
iter haberet, omnipotens sermo tuus de caelo a regalibus sedibus durus debellator in mediam 
exterminii terram prosilivit”.
13  Św. Robert Bellarmin, Kontrowersje, ks. VI, rozdz. 12. „Mamy także przykład ofiary Starego 
Prawa. Ponieważ dla uroczystego ofiarowania kadzidła nakazano, aby tylko kapłan przeszedł 
przez zasłonę do ofiary, modląc się za siebie i za lud. Stali oni sami, czekając, i nie tylko nie słyszeli 
oni kapłana, ale nawet go nie widzieli. …Znowu, kiedy Chrystus zawisł na krzyżu, jako przykład 
dla wszelkich innych ofiar, uczynił on to w ciszy”. Cytowane w: Th. Crean OP, The Mass and the 
Saints (Oxford: Family Publications, 2008), s. 104; zob. także przypis 9.
14  Bł. Jan Henryk kard. Newman (1848), Loss and Gain: The Story of a Convert, część II, rozdz. 20.



95

Cisza i niesłyszalność w formie nadzwyczajnej

11.	 Przed swoim wyborem papież Benedykt XVI nieraz sugerował, aby  
Kanon był wypowiadany w ciszy w formie zwyczajnej15. Wypowiada się 
on następująco:

Kto kiedykolwiek znalazł się w kościele zjednoczonym w cichej mo-
dlitwie Kanonu, ten doświadczył, czym rzeczywiście jest wypełniona 
cisza, która stanowi zarówno głośne i natarczywe wołanie do Boga, 
jak i przepełnioną Duchem modlitwę. Tutaj rzeczywiście wszyscy 
wspólnie odmawiają Kanon, jakkolwiek związane jest to ze szczegól-
ną misją posługi kapłańskiej. Wszyscy są tutaj zjednoczeni, dotknięci 
przez Chrystusa, przez Ducha Świętego wprowadzeni do wspólnej 
modlitwy przed Ojcem, do modlitwy będącej prawdziwą ofiarą — 
miłością jednającą oraz jednoczącą Boga i świat16.

Wartość ciszy

12.	 Święty papież Jan Paweł II napisał w liście apostolskim Spiritus et sponsa 
(2003) o znaczeniu ciszy w kontekście reewangelizacji Zachodu.

Doświadczeniem, do którego w naszych wspólnotach należy przy-
wiązywać wielką wagę, jest milczenie. Potrzebujemy go, »aby dać 
możność wsłuchania się w głos Ducha Świętego przemawiającego 
do serca, a także by osobistą modlitwę ściślej złączyć ze słowem  
Bożym i z oficjalną modlitwą Kościoła«. W społeczeństwie, które 
żyje w coraz większym pośpiechu, niejednokrotnie ogłuszone przez 
hałas i rozpraszane przez sprawy ulotne, odkrycie wartości milcze-
nia jest kwestią o znaczeniu życiowym. Nieprzypadkowo, także poza 
chrześcijaństwem, rozpowszechniają się praktyki medytacji, które 
kładą nacisk na skupienie. Dlaczego więc nie zacząć, z pedagogicz-

15  Papież Benedykt XVI, dz. cyt., s. 189–191, nawiązując do sugestii poczynionej w 1978 roku 
i powtarzając ją. 
16  Papież Benedykt XVI, dz. cyt., s. 190–191.



96

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

ną odwagą, uczyć milczenia wykorzystując specyfikę doświadczenia 
chrześcijańskiego? Patrzmy na przykład Jezusa, który »wyszedł  
z domu i udał się na miejsce pustynne, i tam się modlił« (Mk 1,35). 
Pośród różnych momentów i znaków w liturgii nie może zabraknąć 
milczenia17.

Jak omówiono w Positio nr 218, i wbrew oświeceniowym założeniom sy-
nodu w Pistoi, liturgia oddziałuje nie tylko na poziomie słów, lecz także 
niewerbalnie. Papież Benedykt XVI niedawno podkreślił znaczenie ciszy 
jako „szczególnie skutecznego środka wyrazu”19:

Jeśli Bóg mówi do nas nawet w ciszy, to wówczas odkrywamy w ciszy 
możliwość rozmowy z Bogiem i o Bogu. „Potrzebujemy tej ciszy, która 
staje się kontemplacją, która wprowadza nas do ciszy Bożej i dopro-
wadza nas do miejsca, gdzie rodzi się Słowo, odkupieńcze Słowo”20.

W liturgii cisza oznajmia z wielką siłą świętość i znaczenie kluczowych 
momentów nawet ludziom współczesnym21.

17  Św. Jan Paweł II, list apostolski Spiritus et Sponsa (2003). Pierwszy cytat wewnętrzny 
pochodzi z Institutio Generalis Liturgiae Horarum, nr 202.
18  Positio nr 2: „Pobożność liturgiczna i uczestniczenie w liturgii”. 
19  Papież Benedykt XVI, Orędzie na 46. Światowy Dzień Środków Społecznego Przekazu „Mil-
czenie i słowo drogą ewangelizacji” (2012): „W milczeniu na przykład rozumie się najbardziej 
autentyczne elementy komunikacji między tymi, którzy się kochają: gest, wyraz twarzy, ciało, 
jako znaki, które objawiają osobę. W milczeniu przemawiają radość, zmartwienia, cierpienie, 
które właśnie w nim znajdują szczególnie intensywną formę wyrazu. Tak więc z milczenia wynika 
komunikacja jeszcze bardziej wymagająca, przywołująca wrażliwość i tę zdolność słuchania, która 
często ukazuje miarę i charakter więzi. Tam, gdzie jest dużo wiadomości i informacji, milczenie 
staje się niezbędne do rozróżnienia tego, co jest ważne od tego, co jest zbędne lub drugorzędne”.
20  Tamże. Cytat wewnętrzny pochodzi z homilii papieża Benedykta podczas celebracji eucha-
rystycznej z członkami Międzynarodowej Komisji Teologicznej 6 października 2006 roku. Omó-
wienie przez papieża Benedykta ciszy Bożej jako środka komunikacji z nami przywodzi na myśl 
św. Faustynę Kowalską, która napisała w swym Dzienniczku: „Milczenie jest mową tak potężną, 
że sięga tronu Boga żywego, milczenie jest mową Jego, choć tajemną, lecz potężną i żywą”.
21  Zob. adhortację apostolską Pawła VI Evangelii nuntiandi (1975), nr 42: „Wiemy, że dzisiaj 
ludzie są już przesyceni mowami, bardzo często znudzeni słuchaniem, a co gorsza, nieczuli na 
słowa” („Qui sunt hodie homines, eos novimus, orationibus iam saturatos, saepe saepius audiendi 



97

Cisza i niesłyszalność w formie nadzwyczajnej

13.	 Papież Benedykt XVI uzasadniał, że „by milczenie było owocne, nie 
może ono... być jedynie przerwą w działaniu liturgicznym”22. Tym, czego 
potrzeba, jak mówi on we fragmencie cytowanym w pkt. 11, jest „wypeł-
niona cisza”: cisza, podczas której dzieje się coś specjalnego i odpowied-
niego do medytowania. Istnieje tutaj pewne podobieństwo ze śpiewem, 
który zgodnie z nauczaniem św. Piusa X odbywa się nie w przerwie litur-
gii, lecz w trakcie jej trwania. Cisza modlitw kapłańskich i Kanonu w for-
mie nadzwyczajnej dostarcza tej „wypełnionej ciszy” w sposób zarówno 
naturalny, jak i pełen symboliki.

fastidientes atque — quod peius est — contra verba obdurescentes videri”). 
22  Papież Benedykt XVI, dz. cyt., s. 185.





99

10. Post eucharystyczny

Streszczenie:

Od najdawniejszych czasów przyjmowano Komunię św., poszcząc, 
a post trwający od północy lub nawet dłużej był przez wiele wieków 
obowiązującą normą. Papież Pius XII ograniczył długość postu do 
trzech godzin, aby umożliwić celebrowanie Mszy św. wieczorem.  
W 1964 roku papież Paweł VI, podkreślając znaczenie przygotowa-
nia duchowego dla owocnego przyjęcia Komunii, ograniczył ten 
post do jednej godziny. Zarówno św. papież Jan Paweł II, jak i papież  
Benedykt XVI zauważyli rozszerzanie się niedbałej postawy w sto-
sunku do przyjmowania Komunii św. Wartą rozważenia propo-
zycją, w celu przeciwdziałania temu zjawisku, mogłoby być po-
nowne wprowadzenie trzygodzinnego postu Piusa XII. Drobna 
niewygoda doświadczana przez wiernych, a także czasowa koniecz-
ność nieprzyjmowania Komunii św. podkreślałyby znaczenie i wartość  
Najświętszego Sakramentu; przeciwdziałałyby tendencji do przyjmo-
wania Komunii dlatego, że czynią tak inni; przywróciłyby „głód i pra-
gnienie” Komunii św., jakich pragnął św. papież Jan Paweł II; i zachęca-
łyby do praktykowania Komunii duchowej, chwalonej zarówno przez 
św. papieża Jana Pawła II, jak i przez papieża Benedykta XVI.

1.	 Oprócz kwestii dotyczących nadzwyczajnej formy rytu rzymskiego  
w jej aspektach różniących się od formy zwyczajnej, tematyka niniej-
szych opracowań obejmuje także zagadnienia odnoszące się, przynaj-
mniej co do zasady, do formy zwyczajnej (np. orientacja liturgiczna1, 
sposób przyjmowania Komunii2) lub dotyczące jej w pewnym stopniu 

1  Positio nr 5: „Orientacja liturgiczna”
2  Positio nr 3: „Sposób przyjmowania Komunii świętej”



100

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

(jak cisza3 czy chorał gregoriański4). Niniejsze opracowanie poświęca-
my zagadnieniu, które ma wprawdzie związek ze specjalnym charakte-
rem formy nadzwyczajnej, lecz dotyczy wszystkich katolików obrządku 
łacińskiego mocą prawa kanonicznego: mianowicie postowi euchary-
stycznemu.

Omówienie historyczne postu

2.	 Tertulian mówi nam, że Najświętszy Sakrament przyjmowany jest 
„przed wszelkim innym pokarmem”5. Post zaczynający się o północy 
był integralnym elementem celebracji Mszy św. odprawianej przed brza-
skiem (praktyka ta wyłoniła się w II wieku6). Post ten szybko się upo-
wszechnił7, chociaż w średniowieczu narzucano niekiedy o wiele dłuższe 

3  Positio nr 9: „Cisza i niesłyszalność w formie nadzwyczajnej”
4  W przygotowaniu.
5  Zwrot „ante omnium cibum”, użyty przez Tertuliana (Ad uxorem II, 5: PL 1, 1296) może być 
również tłumaczony jako „przed każdym posiłkiem”; dlatego sugerowano, że Eucharystia była 
przyjmowana przed posiłkami jako antidotum na trucizny, zob. dyskusje w: o. Alphonse Sammut 
The Eucharistic Fast in the Light of the Last Papal Documents (Rzym, Miscellania Francescana, 
1959), s. 14–15, a także o. Joseph Jungmann SJ Mass of the Roman Rite: Its Origins and Development 
(New York: Benzinger, 1955 — wydanie angielskie), t. II, s. 366, przyp. 34. Interpretacja taka 
wciąż oznaczałaby, że Komunia św. była przyjmowana przed, a nie po posiłku.
6  W niektórych wiekach wyjątkiem od zasady Mszy porannych był Wielki Czwartek, co 
oznaczało, że w ten dzień Komunia św. była przyjmowana bez poszczenia. Zob. np. trzeci synod 
w Kartaginie, kanon 29: „Nie wolno przyjmować Sakramentu Ołtarza bez postu, z wyjątkiem 
jednego dnia, kiedy świętuje się Ostatnią Wieczerzę” („Ut sacramenta altaris nonnisi a ieiunis 
hominibus celebrentur, except uno die in quo coena Domini celebrantur”). Synod w Bradze  
w 572 r. potępił ten wyjątek; zob. A. Sammut, dz. cyt., s. 28–29.
7  Zob. św. Tomasz z Akwinu, Summa Theologica, III pars, q. 80 a. 8 ad 5: „Nakaz, ażeby 
sakrament ten był przyjmowany do ust chrześcijanina przed wszelkim innym pokarmem, nie 
może być rozumiany w sposób bezwględny i zawsze. W przeciwnym wypadku osoba, która raz 
spożyła pokarm lub napiła się, nie mogłaby już nigdy potem przyjmować tego sakramentu: należy 
rozumieć ten nakaz jako dotyczący danego dnia; i chociaż początek dnia oznacza co innego w 
zależności od różnych systemów postrzegania (gdyż niektórzy zaczynają swój dzień w południe, 
niektórzy o zachodzie słońca, niektórzy o północy, a jeszcze inni o wschodzie słońca), Kościół 
Rzymski zaczyna go o północy. W związku z tym, jeżeli ktoś przyjmuje cokolwiek w formie 
pokarmu lub napoju po północy, nie może on przyjmować tego sakramentu danego dnia; lecz 
może tak uczynić, jeżeli pokarm był przyjęty przed północą” („cum dicitur, hoc sacramentum 
prius quam alii cibi debet mitti in os Christiani, non est intelligendum absolute respectu totius 



101

Post eucharystyczny

posty8, nie tylko od jedzenia i wody, lecz także od życia małżeńskiego9. 
Postu tego nie wymagano od osób chorych10.

Mimo przeciwnego przykładu Ostatniej Wieczerzy11, udzielanie Komu-
nii św. wiernym poszczącym sugeruje silnie eucharystyczna typologia 
nakarmienia pięciu tysięcy12.

3.	 Częstość przyjmowania Sakramentu przez wiernych zdaje się spadać 
drastycznie od IV wieku, mimo pojawiających się co jakiś czas wezwań 
do innego postępowania13. Decydująca zmiana nastąpiła za pontyfika-
tu św. papieża Piusa X, kiedy to Święta Kongregacja Soboru wydała 
dekret potępiający jansenistyczne błędy dotyczące tej kwestii i wy-
jaśniający warunki owocnego przyjęcia Sakramentu14. Papież Pius X 
zachęcił również do przyjmowania pierwszej Komunii św. w znacznie 
wcześniejszym wieku oraz wprowadził szerokie ułatwienia w pewnych 
trudnych przypadkach. Papież Pius XII wprowadził post trzygodzinny, 
którego nie łamała „woda naturalna” (tj. woda bez dodatków), po raz 
pierwszy pod pewnymi warunkami w 1953 roku, a później — jako po-
wszechną zasadę — w motu proprio Sacram Communionem (1957)15. 

temporis, alioquin qui semel comedisset et bibisset, nunquam postea posset hoc sacramentum 
accipere. Sed est intelligendum quantum ad eundem diem. Et licet principium diei secundum 
diversos diversimode sumatur, nam quidam a meridie, quidam ab occasu, quidam a media nocte, 
quidam ab ortu solis diem incipiunt; Ecclesia tamen, secundum Romanos, diem a media nocte 
incipit. Et ideo, si post mediam noctem aliquis sumpserit aliquid per modum cibi vel potus, non 
potest eadem die hoc sumere sacramentum, potest vero si ante mediam noctem”).
8  Zob. J. Jungmann, dz. cyt., t. II, s. 363–364.
9  Zob. J. Jungmann, dz. cyt., t. II, s. 363, przyp. 23.
10  Zob. A. Sammut, dz. cyt., s. 29, zob. też poniżej.
11  Mt 26,26: „A gdy oni jedli, Jezus wziął chleb i odmówiwszy błogosławieństwo, połamał i dał 
uczniom, mówiąc: »Bierzcie i jedzcie, to jest Ciało moje«”. Mk 14,22: „A gdy jedli, wziął chleb, 
odmówił błogosławieństwo, połamał i dał im mówiąc: »Bierzcie, to jest Ciało moje«”. Zob. 1 Kor 
11,18–30 na temat związku Eucharystii i agapy w pierwotnym Kościele.
12  Mk 6,34–44, Łk 9,11–17, J 6,4–13.
13  J. Jungmann, dz. cyt., t. II, s. 360–362.
14  Święta Kongregacja Soboru, dekret Sacra Tridentina Synodus (1905). Zob. Dodatek A. 
15  Zob. Dodatek B. 



102

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

Przewidziano również wielkoduszne postanowienia dotyczące  
„chorych”16.

4.	 W 1964 roku papież Paweł VI ograniczył post do jednej godziny, licząc 
od momentu przyjęcia, zarówno dla kapłanów, jak i dla wiernych17.  
Zasadę tę powtórzył Kodeks prawa kanonicznego z 1983 roku18.

Post i szacunek dla Sakramentu

5.	 Instrukcja papieża Pawła VI o Komunii św. Immensae caritatis (1973) 
podkreśla „najwyższy szacunek należny tak wielkiemu Sakramentowi”  
i w przypisie do tego zwrotu podaje długi cytat z Soboru Trydenckiego, 
nalegający na sakramentalną spowiedź w przypadku, gdyby przyjmujący 
— świecki czy duchowny — był świadomy popełnienia grzechu śmier-
telnego. Cytat ten zaczyna się od słów:

Jest niestosowne branie udziału w jakichkolwiek funkcjach uświęco-
nych bez świętości. Dlatego też, im bardziej chrześcijanie zauważają 
świętość i boskość tego Sakramentu, tym bardziej muszą oni dołożyć 
wszelkich starań, ażeby nie przychodzić i nie przyjmować go bez sza-
cunku i świętości, zwłaszcza że znamy zatrważające słowa św. Paw-

16  Zob. Dodatek C.
17  21 listopada 1964 r., Tempus Eucharistici ieiunii servandi reducitur (AAS 57 (1965), s. 186): 
„W świetle trudności odczuwanych w wielu krajach, a dotyczących Postu eucharystycznego,  
Ojciec Święty, łaskawie przychylając się do próśb biskupów, zezwala, aby post od pokarmów sta-
łych został ograniczony do jednej godziny przed Komunią, dla kapłanów i wiernych. W zezwole-
niu tym zawiera się także spożywanie napojów alkoholowych, z zachowaniem jednak stosownego 
umiaru” („Attentis multarum regionum difficultatibus quoad ieiunium eucharisticum, Summus 
Pontifex, petitionibus Episcoporum benigne annuens, concedit ut ieiunium quoad cibos solidos 
reducatur ad unam horam ante Sanctam Communionem, et quidem tum pro sacerdotibus tum 
pro fidelibus. In hac autem concessione includitur quoque potuum alchoolicorum usus, servata 
tamen debita moderatione”): „l’Osservatore Romano”, 4 grudnia 1964 roku, s. 2.
18  Kodeks prawa kanonicznego z 1983 roku, kan. 919 § 1: „Przystępujący do Najświętszej 
Eucharystii powinien przynajmniej na godzinę przed przyjęciem Komunii świętej powstrzymać 
się od jakiegokolwiek pokarmu i napoju, z wyjątkiem tylko wody i lekarstwa” („Sanctissimam 
Eucharistiam recepturus per spatium saltem unius horae ante sacram communionem abstineat  
a quocumque cibo et potu, excepta tantummodo aqua atque medicina”).



103

Post eucharystyczny

ła: „Kto bowiem spożywa i pije, nie zważając na Ciało [Pańskie], 
wyrok sobie spożywa i pije”. Chcącym przyjmować Komunię należy 
przypominać o przykazaniu św. Pawła: „Niech przeto człowiek ba-
czy na siebie samego” (1 Kor 11,28)19.

6.	 Św. papież Jan Paweł II w liście apostolskim Dominicae cenae (1980) za-
uważył z wielką troską rozszerzanie się wśród wiernych braku szacunku 
dla Najświętszego Sakramentu. Opisał on tam dwa sprzeczne zjawiska. 
Po pierwsze, podczas gdy w dużej mierze zanikło skrupulanctwo, które 
w dawniejszych czasach zniechęcało wiernych do częstego przyjmowa-
nia Komunii, wciąż można spotkać wiernych lekceważących okazje do 
przyjmowania Komunii świętej z powodu

braku „pragnienia i głodu eucharystycznego”, za którym kryje się tak-
że brak odpowiedniego zrozumienia i odczucia samej istoty wielkiego 
Sakramentu miłości20.

7.	 Po drugie,

w niektórych, a nawet dość licznych wypadkach wszyscy uczestnicy 
zgromadzenia eucharystycznego przystępują do Komunii świętej, a tej 
częstotliwości — jak stwierdzają doświadczeni duszpasterze — nie 
odpowiada częstotliwość Spowiedzi, aby oczyścić własne sumienie21.

19  Sobór Trydencki, sesja 13, rozdz. 7: „Si non decet ad sacras ullas functiones quempiam 
accedere nisi sancte, certe, quo magis sanctitas et divinitas cœlestis hujus sacramenti viro 
Christiano comperta est, eo diligentius cavere ille debet, ne absque magna reverentia et sanctitate 
ad id percipiendum accedat, præsertim cum illa plena formidinis verba apud apostolum legamus: 
Qui manducat et bibit indigne, judicium sibi manducat et bibit, non dijudicans corpus Domini. 
Quare communicare volenti revocandum est in memoriam ejus præceptum: Probet autem 
seipsum homo”.
20  Św. papież Jan Paweł II, list Dominicae cenae (1980), nr 11: „deficiente »fame« et »siti« 
eucharistica, sub qua latet similiter parum sufficiens aestimatio atque intellegentia ipsius naturae 
huius excellentis Sacramenti amoris”.
21  Tamże: „Interdum scilicet, immo compluribus in casibus, cuncti eucharisticae celebrationis 
participes ad communionem accedunt, tametsi nonnumquam — ut comprobant periti rerum 
pastores — habita non est debita cura, ut prius Paenitentiae Sacramentum reciperent propriam 
ad conscientiam mundandam”.



104

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

Jest to skutek braku „dobrej wrażliwości chrześcijańskiego sumienia”22. 
Również papież Benedykt XVI ubolewał nad tą drugą postawą23.

8.	 Zarówno św. Jan Paweł II, jak i Benedykt XVI w przytoczonych frag-
mentach kontynuują dyskusję nad przyjmowaniem Komunii św. na rękę 
i łączą je z problemem braku szacunku dla Najświętszego Sakramentu. 
Kwestia ta została omówiona w osobnym opracowaniu24. Przedmiotem 
naszych rozważań jest możliwość odniesienia się do wskazanego przez 
nich problemu w inny sposób: przez ponowne rozważenie dyscypliny 
postu eucharystycznego.

Przywrócenie dyscypliny papieża Piusa XII

9.	 Wymaganie wydłużonego okresu postu przed przyjęciem Komunii św. 
jest naturalnym i tradycyjnym sposobem podkreślania wielkiego zna-
czenia tego Sakramentu. Papież Benedykt XVI opatruje je „wykrzyk-
nikiem” przez swoją własną praktykę udzielania Komunii św. jedynie 
na język klęczącym osobom komunikującym25. Wydłużony okres po-
stu zobowiązywałby wszystkich wiernych do głębszego przemyślenia 
kwestii przyjęcia Komunii św. dzięki wymogowi rozważenia tej kwestii 
przed faktem, a czasami do pewnego ograniczonego, lecz symbolicznie 
wymownego poświęcenia. Ponadto, chociaż od czasu do czasu post taki 
będzie wymagał pewnych praktycznych modyfikacji (na przykład czasu 
Mszy lub posiłków), nie będzie stanowił takiego problemu psycholo-

22  Tamże: „bonum quod subtilitas est christianae conscientiae impulsae”.
23  Peter Seewald i papież Benedykt XVI, The Light of the World: the Pope, the Church and the 
Signs of the Times (London: Catholic Truth Society, 2010; wyd. polskie: Światłość świata),  
s. 156: „Istnieje wielkie niebezpieczeństwo sztuczności [w przyjmowaniu Komunii św.] w trakcie 
masowych wydarzeń, które organizujemy na placu św. Piotra… W tym kontekście, gdy ludzie 
sądzą, że każdy automatycznie powinien przyjąć Komunię — wszyscy idą, a więc i ja — chciałem 
wysłać czytelny sygnał… To nie jest jakiś zwyczajny rytuał społeczny, w którym możemy wziąć 
udział, jeśli chcemy”. Zob. cytat z adhortacji posynodalnej Benedykta XVI Sacramentum Caritatis 
(2007) w przyp. 31 poniżej.
24  Positio nr 4: „Sposób przyjmowania Komunii świętej”, zwłaszcza pkt. 5–8.
25  P. Seewald i papież Benedykt XVI, dz. cyt., s. 156.



105

Post eucharystyczny

gicznego podczas przyjmowania Komunii św., jakim byłoby cofnięcie 
zezwolenia na przyjmowanie jej na rękę.

10.	 Post od północy jest praktyką, która za sprawą stuleci jej obowiązywania 
zasługuje na jak największą cześć; jednakże jej ponowne wprowadzenie 
w dzisiejszych czasach z oczywistych powodów pociągnęłoby za sobą 
trudności praktyczne. Dotykałyby one szczególnie wiernych przywią-
zanych do formy nadzwyczajnej, która często jest odprawiana w niedo-
godnych porach, kiedy akurat księża lub kościoły są wolne. W zamian 
chcielibyśmy zasugerować przywrócenie ustanowionej przez papieża 
Piusa XII dyscypliny postu trzygodzinnego.

11.	 Spadek częstości przyjmowania Komunii św. wspomniany w pkt. 3 
wynikał z głębszego zrozumienia nadprzyrodzonej rzeczywistości  
Najświętszego Sakramentu, połączonego z rozwinięciem dyscypliny 
pokutnej. Również na post eucharystyczny kładziono większy nacisk, 
lecz ponieważ postów tych często wymagano przed uczestnictwem  
we Mszy św., przynajmniej w niedziele i święta, nawet jeśli nie przyj-
mowano Komunii św.26, nie stanowiły one dodatkowej przeszkody do 
komunikowania. Częstsza spowiedź pozwalała rozwiązać problem god-
nego usposobienia osób komunikujących, lecz wymagała rozwoju infra-
struktury i katechezy, na co potrzeba było czasu27.

26  J. Jungmann, dz. cyt., t. II, s. 366: „Przez całe Średniowiecze nakaz postu nie dotyczył jedynie 
Komunii Świętej, lecz był nawet często zalecany przed uczestnictwem w Mszy (jak podczas 
synodu w Brixen w 1453), lub co najmniej doradzany przed Mszą”. Staje się to mniej zaskakujące, 
gdy przeanalizuje się wielką wartość przypisywaną wpatrywaniu się w Hostię i Komunii 
duchowej, omawianą przez Jungmanna na wcześniejszych stronach, w kontekście rzadkiego 
przystępowania do Komunii sakramentalnej. Zob. Eamon Duffy, „The Stripping of the Altars: 
Traditional religion in England c. 1400 — c. 1580” (New Haven: Yale, 1992): post przed Mszą: 
s. 42; oglądanie Hostii: s. 95–102. 
27  E. Duffy zauważa wielki wysiłek organizacyjny i katechetyczny, konieczny do wprowadzenia 
postanowień Soboru Laterańskiego IV (1215), aby wszyscy katolicy przystępowali do spowiedzi 
i Komunii św. przynajmniej raz do roku. Istnienie zakonów żebraczych było nieocenioną 
pomocą w umożliwieniu tego, a kluczowe okazało się rozwinięcie systemu parafialnego  
w kolejnych stuleciach: E. Duffy, dz. cyt., s. 53–56; 93–94. Zob. J. Jungmann, dz. cyt., t. II, s. 363: 
„Lecz w Średniowieczu, w związku z istniejącymi ograniczeniami parafialnymi, a także często 
niedostateczną opieką duszpasterską, nie tylko nie było woli, lecz także w wielkim stopniu nie 
było możliwości częstego spowiadania się i przystępowania do Komunii”.



106

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

12.	 Św. papież Pius X jako największą przeszkodę do częstego przyjmowa-
nia Komunii św. na początku XX w. postrzegał nie post obowiązujący od 
północy, lecz niedokładne pojmowanie warunków duchowych, potrzeb-
nych do godnego przyjęcia. Celem wprowadzonych przez niego zmian 
zasad było nie tyle złagodzenie postu, ile umożliwienie uczestnictwa we 
Mszy św. w różnych porach dnia, tak aby ułatwić je w dniach pracy czy 
nauki szkolnej28.

13.	 Choć wymagań dyscypliny Piusa XII nie należy wyolbrzymiać, oznaczały-
by one, że od czasu do czasu z powodów praktycznych przyjęcie Komunii 
św. byłoby dla niektórych osób trudne lub niemożliwe. Mogłoby to uła-
twić przeciwstawianie się, dostrzeżonej przez św. papieża Jana Pawła II i 
papieża Benedykta XVI, tendencji do uczestniczenia w Komunii św. tylko 
dlatego, że robią tak inni. Istotnie, niewystąpienie naprzód w celu otrzy-
mania Komunii św. stwarza ryzyko zwrócenia na siebie uwagi lub nawet 
wywołania zgorszenia29. Osoby nie mogące przyjąć Komunii św. przyjmo-
wałyby w zamian „Komunię duchową”. Praktykę tę wspierali św. papież Jan 
Paweł II — który cytował jej pochwałę wygłoszoną przez św. Teresę30, a 

28   A. Sammut, dz. cyt., s. 101: „Msze wieczorne były bez wątpienia największą korzyścią  
i najdalej idącym ustępstwem wynikającym z dokumentów [Christus Dominus (1953) i Sacram 
Communionem (1957)]”. Post trzygodzinny umożliwiał przyjmowanie Komunii podczas Mszy 
odprawianych po śniadaniu, na przykład w szkołach dziennych, lub podczas głównych Mszy 
w parafiach, a także podczas Mszy wieczornych.
29  Dr Edward Peters, „The Communion Fast: a Reconsideration” (2007), s. 234–244, s. 243: 
obecny krótki post „pozbawia ludzi z niespokojnym sumieniem dyskretnego sposobu uniknięcia 
zbliżenia się do Ciała i Krwi Chrystusa w stanie grożącym profanacją (1 Kor 11,27)”.
30  Św. papież Jan Paweł II, encyklika Ecclesia de Eucharistia (2003), nr 34: „Właśnie dlatego 
warto pielęgnować w duszy stałe pragnienie Sakramentu Eucharystii. Tak narodziła się praktyka 
»komunii duchowej«, szczęśliwie zakorzeniona od wieków w Kościele i zalecana przez świętych 
mistrzów życia duchowego. Św. Teresa od Jezusa pisała: »Kiedy nie przystępujecie do Komunii  
i nie uczestniczycie we Mszy św., najbardziej korzystną rzeczą jest praktyka komunii duchowej… 
Dzięki niej obficie jesteście naznaczeni miłością naszego Pana«” („opportunum est continuatum 
Sacramenti eucharistici desiderium alere. Inde »communionis spiritualis« orta est consuetudo, 
quae feliciter complura iam saecula in Ecclesia viget quaeque a vitae spiritalis Sanctis magistris 
commendatur. Sancta Teresia a Iesu scripsit: »Cum communionem non sumitis neque Missae 
estis participes potestis spiritaliter communicare, id quod est valde frugiferum... Sic Domini nostri 
amor multum in vobis imprimatur«”). (Cytat wewnętrzny pochodzi z „Drogi doskonałości”  
św. Teresy, rozdz. 35).



107

Post eucharystyczny

także papież Benedykt XVI31, który poprosił uczestników Mszy papieskiej 
podczas Światowych Dni Młodzieży w Madrycie o przyjęcie Komunii du-
chowej, gdy powszechne rozdanie Komunii było niemożliwe32. Praktyka 
ta pielęgnuje „głód i pragnienie” Eucharystii, tak pożądane przez św. pa-
pieża Jana Pawła II.

Podsumowanie

14.	 Chociaż propozycja ta może wydać się radykalna, przywrócenie po-
przedniej dyscypliny byłoby stosunkowo prostym środkiem podkre-

31  Papież Benedykt XVI, adhortacja posynodalna Sacramentum caritatis (2007), nr 55: „Bez 
wątpienia pełne uczestnictwo w Eucharystii występuje wtedy, kiedy osobiście przystępuje się do 
ołtarza, aby przyjąć Komunię św. Niemniej jednak należy zwrócić uwagę, by to słuszne stwierdze-
nie nie wprowadziło pewnego automatyzmu wśród wiernych, tak jakby przez sam fakt znalezie-
nia się w kościele podczas liturgii miało się prawo albo nawet i obowiązek przystąpienia do stołu 
eucharystycznego. Nawet wtedy, kiedy nie jest możliwe przystąpienie do sakramentalnej Komu-
nii, uczestnictwo we Mszy św. pozostaje konieczne, ważne, znaczące i owocne. W tej sytuacji do-
brze jest żywić pragnienie pełnego zjednoczenia z Chrystusem, za pomocą, na przykład, praktyki 
komunii duchowej, przypomnianej przez Jana Pawła II i polecanej przez świętych mistrzów życia 
duchowego” („Sine dubio plena participatio Eucharistiae habetur cum quis accedit etiam perso-
naliter ad altare Communionis recipiendae gratia. Attamen cavendum est ne haec iusta affirmatio 
forsitan introducat inter fideles quendam automatismum, quasi quispiam ob solam praesentiam 
in ecclesia, liturgiae tempore, ius habeat, vel forsitan etiam officium, ad Mensam eucharisticam 
accedendi. Etiam cum non datur facultas ad sacramentalem communionem accedendi, partici-
patio Sanctae Missae manet necessaria, valida, significans et fructuosa. Bonum est his in rerum 
adiunctis desiderium plenae cum Christo coniunctionis colere per consuetudinem exempli gratia 
communionis spiritualis, memoratae a Ioanne Paulo II et commendatae a Sanctis vitae spiritalis 
moderatoribus”). Fragment ten odnosi się do encykliki Ecclesia de Eucharistia św. Jana Pawła II, 
cytowanej powyżej.
32  Po tym jak burza uszkodziła wiele namiotów, w których przechowywano konsekrowane 
hostie do rozdania w trakcie Mszy papieskiej 21 sierpnia 2011 roku, tylko część zgromadzenia 
liczącego ponad milion osób mogła przyjąć Komunię św. Pozostali uczestnicy zostali zachęceni 
do przyjęcia Komunii duchowej. Rzecznik Watykanu, ks. Frederico Lombardi, skomentował 
później: „Pomogło nam to przypomnieć sobie cenne słowa z wcześniejszego dokumentu papieża, 
ostrzegające, że »choć należy starać się, by wierni nie uważali, że sam fakt bycia obecnym w 
kościele podczas liturgii daje im prawo lub nawet obowiązek przyjęcia Komunii sakramentalnej, 
uczestnictwo w Mszy pozostaje konieczne, ważne, wartościowe i owocne«. W tych okolicznością 
winniśmy »kultywować pragnienie pełnej jedności z Chrystusem« przez praktykowanie 
»duchowej Komunii«, jak proponuje to stara i piękna tradycja… intensywne pragnienie bycia 
zjednoczonym z Nim jest także efektywnym źródłem jedności”: Zenit, 4 września 2011 roku.



108

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

ślenia wartości Najświętszego Sakramentu, a także znaczenia przygoto-
wania się do niego. Obecny problem niedbałej postawy w stosunku do 
Komunii św. wymaga rozwiniętej katechezy; trzygodzinny post byłby 
może nawet skuteczniejszą niż tylko argumenty słowne formą takiej 
właśnie katechezy, podkreślającej nadprzyrodzoną naturę Najświętsze-
go Sakramentu.

15.	 Nie należy zakładać, że zwiększenie uciążliwości dyscypliny Kościoła do-
prowadzi do jej odrzucenia lub nawet odstępstwa. Poważna forma dys-
cypliny wskazuje na powagę jej przedmiotu i niejednokrotnie bardziej 
wymagające religie przyciągały więcej ludzi niż te mniej wymagające33. 
Dobrowolne przyjęcie przez wiernych bardziej rygorystycznego postu nie 
miałoby takiej siły katechetycznej ani nie miałoby wartości jako ćwiczenie 
w posłuszeństwie. Publiczna kampania zachęcająca do takiej dobrowolnej 
praktyki mogłaby zaś nawet spowodować oskarżenia o faryzeizm.

16.	 Na końcu należy powiedzieć, że obecna dyscyplina godzinnego postu 
przed przyjęciem Komunii prawie wcale nie wpływa na wiernych34. 
Dlatego mniej prawdopodobne jest, że będzie ona zapamiętana czy po-
traktowana poważnie, a kładzenie nacisku na spełnianie tak drobnego 
obowiązku wydaje się niezbyt rozsądne35. Aby przywrócić należny Eu-
charystii szacunek, obowiązek poszczenia domagającego się szacunku 
jest z pewnością konieczny.

33  Mark van Vugt, Anjana Ahuja, „Selected: Why some people lead, why others follow, 
and why it matters” (London: High Profile Books, 2010), s. 85: „Paradoksalnie, im bardziej 
wymagające obrzędy związane z systemem wierzeń, tym trwalszy ów system. Badanie wspól-
not religijnych w Ameryce XIX wieku pokazało, że wspólnoty stawiające przed swoimi człon-
kami największe wymagania — porzucenie dóbr doczesnych, celibat, odrzucanie kontaktów z 
innymi, rezygnacja z pewnych pokarmów i alkoholu — były najtrwalsze”. Autorzy cytują liczne 
badania wspierające tę tezę.
34  Dr Edward Peters, dz. cyt., s. 241: „Jeżeli, jak sugeruje półtora tysiąclecia, pewien znaczący 
poziom postu cielesnego sprzyja godnemu przyjmowaniu Eucharystii, to należy uczciwie 
przyznać, że stan ten nie może być osiągnięty w ciągu godziny”. Autor sugeruje (s. 243) 
przywrócenie postu trzygodzinnego, licząc od początku Mszy, tak aby było jasne, kiedy powinien 
się on zacząć.
35  E. Peters, dz. cyt., s. 236: „Przepisy nie powinny narzucać obowiązków bez znaczenia;  
w przeciwnym wypadku może się narodzić lekceważenie dla prawa”.



109

Post eucharystyczny

Dodatek A. Sacra Tridentina Synodus

Dekret Świętej Kongregacji Soboru, za papieża Piusa X, 
1905 roku (wyciąg)36

1.	 Częsta, a nawet i codzienna Komunia święta, jako odpowiadająca go-
rącym życzeniom Chrystusa Pana i Kościoła katolickiego, ma być do-
zwolona wszystkim wiernym każdego stanu i zawodu tak dalece, żeby 
uczestnictwo Stołu Pańskiego nie było wzbronione nikomu, który jest  
w stanie łaski i do Komunii św. przystępuje z sercem prostym i poboż-
nym, czyli w dobrej intencji.

2.	 Dobrą intencję, jako warunek do Komunii świętej wymaganą, tak poj-
mować należy, żeby chęć przystąpienia do Stołu Pańskiego nie wypływa-
ła z nabytego zwyczaju, z próżności, albo z innych względów ludzkich, 
lecz ze szczerego pragnienia podobania się Bogu, ściślejszego zjednocze-
nia się z Bogiem więzami miłości, zaczerpnięcia w Najświętszym Sakra-
mencie lekarstwa na uleczenie swych niemocy i błędów.

3.	 Wypada wprawdzie i jest ze wszechmiar pożądanym, by dusza często lub 
codziennie pożywająca Ciało Pańskie wolną była od grzechów powsze-
dnich, przynajmniej całkiem dobrowolnych, i wolną z przywiązania do 
tych swoich drobnych upadków; jednakowoż, jeśli chodzi o pytanie, jakie 
usposobienie do Komunii świętej wystarcza, odpowiedzieć należy, iż wy-
starcza być wolnym od grzechów śmiertelnych i mieć silne przedsięwzię-
cie nigdy ich nie popełniać. Jeśli będzie w sercu to szczere postanowienie, 
wówczas dusza przez codzienną Komunię św. z wszelką pewnością pozbę-
dzie się z wolna i grzechów powszednich, oraz przywiązania do nich.

4.	 Ponieważ Sakramenty święte nowego zakonu, które skutek swój wywie-
rają własną swą działalnością i siłą przez Chrystusa Pana sobie udzieloną, 
tym większą dają łaskę, im lepiej osoba przyjmująca Sakrament jest doń 
przysposobiona, zatem starać się trzeba, by Komunię świętą wyprzedza-

36  Tekst polski za: „Eucharystia w wypowiedziach Papieży i innych dokumentach Stolicy 
Apostolskiej XX w.”, zebrał ks. R. Rak, KOW „VERITAS”, London 1987, s. 31–36.



110

Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.Tradycyjny Mszał Rzymski. Opracowania FIUV. Tom 1.

ło pilne przygotowanie, a po niej nastąpiło stosowne do godności tego  
Sakramentu dziękczynienie, w miarę sił, stanu i warunków przyjmującej 
osoby.

5.	 Ażeby do częstej i codziennej Komunii świętej przystępować z większą 
roztropnością i obfitszą zasługą, powinno się w tej mierze iść za radą wła-
snego spowiednika. Spowiednicy jednak ze swej strony niech się strzegą, 
by częstej, czy codziennej nawet Komunii św. nie zabraniali, jeśli osoba 
prosząca jest w stanie łaski i ma dobrą intencję.

6.	 Ponieważ przez częstą i codzienną Komunię św. najoczywiściej wzrasta 
zjednoczenie duszy z Chrystusem, wzmacnia się życie wewnętrzne, du-
sza wzbogaca się w skarby cnót i pewniejszą otrzymuje rękojmię wiecz-
nego zbawienia, obowiązkiem jest proboszczów, spowiedników, kazno-
dziei, w myśl nauki zawartej w katechizmie rzymskim, często i usilnie 
zachęcać lud wierny do tego pobożnego i zbawiennego zwyczaju.

Dodatek B: Sacram Communionem 

Motu proprio papieża Piusa XII, 1957 roku (wyciąg)37 

1.	 Ordynariusze miejsca, wyłączając wikariuszy generalnych, którzy nie 
posiadają specjalnego uprawnienia, mogą pozwolić na celebrowanie 
Mszy św. każdego dnia po południu, jeżeli ma to służyć dobru duchowe-
mu znaczącej liczby wiernych.

2.	 Czas postu eucharystycznego zachowywanego przez kapłanów przed 
Mszą św., a przez wiernych przed Komunią tak w godzinach przedpołu-
dniowych, jak i popołudniowych, zostaje ograniczony do trzech godzin 
co do pokarmów stałych i napojów alkoholowych, a do jednej godziny 
co do napojów niealkoholowych. Woda (naturalna) nie łamie postu. 

3.	 Post eucharystyczny przez czas wyżej podany powinni zachować także 
ci, którzy odprawiają Mszę św. lub przyjmują Komunię św. o północy 
lub w pierwszych godzinach dnia.

37  Tekst polski (częściowo) za: T. Szwagrzyk, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 10 (1957), s. 60 n.



111

Post eucharystyczny

4.	 Chorzy, chociażby nie przebywali w łóżku, mogą przyjmować bez ogra-
niczenia czasu napoje niealkoholowe oraz prawdziwe i właściwe lekar-
stwa, tak płynne jak i stałe, przed odprawianiem Mszy św. lub przyjęciem 
Komunii św.

5.	 Jednak usilnie zachęcamy kapłanów i wiernych, którzy to mogą uczynić, 
aby zachowywali starą i czcigodną formę postu eucharystycznego przed 
Mszą lub Komunią św.

Dodatek C: „Chorzy” w dyscyplinie  
Sacram Communionem

Sacram Communionem, rozdz. 4, w kwestii „chorych” wymaga pewnej inter-
pretacji w świetle prawa kanonicznego. Chociaż może się to wydawać skom-
plikowane, obrazuje to wielką troskę papieża Piusa XII, żeby nie nakładać 
nadmiernych ciężarów na wiernych38.

1.	 „Chorymi” są ci, dla których post stanowi „umiarkowanie poważną” nie-
dogodność. Może tak być z powodu choroby, wieku, długiej podróży, 
stanu tymczasowego lub chronicznego, lub też innych powodów. Po-
jęcie to obejmuje także osoby, które są w niebezpieczeństwie zachoro-
wania, mają przed sobą operację itd., a także osoby chore przed przyję-
ciem Komunii, jako że w obydwu przypadkach post nakłada ciężar na 
daną osobę. Ci, dla których post nie stanowi poważnej niedogodności  
(np. osoba ze złamaną ręką), nie są „chorymi” w świetle tego prawa.

2.	 „Napoje niealkoholowe” obejmują napoje o wartości odżywczej, na 
przykład zupy. W przeciwieństwie do tego, osobom nie chorym z pkt. 
2 wolno jedynie pić „napoje” (per modum potus) w ciągu dwóch pierw-
szych godzin postu. Pokarm stały łamie post nawet w przypadku osób 
chorych.

3.	 Lekarstwa, nawet jeżeli ich składnikiem byłby alkohol (np. rozpuszczo-
ne w alkoholu) nie łamią postu. Napoje alkoholowe, nawet przyjmowa-
ne w celach leczniczych lub z zalecenia lekarza, łamią post.

38  Pełne omówienie tematu można znaleźć w: A. Sammut, dz. cyt., s. 116–117 i s. 83–88.





Książka zawiera zestaw publikacji przedstawiających stanowisko Międzynarodowej 
Federacji Una Voce. Artykuły ukazały się pierwotnie w 2012 roku w Internecie na 
blogu „Rorate Caeli”. Przedstawiony w tej książce zbiór tzw. stanowisk (łac. Positio, 
ang. Position Paper) dotyczy różnic między nadzwyczajną formą rytu rzymskiego  
a jego formą zwyczajną. Celem publikacji jest zwięzłe wyartykułowanie powodów,  
dla których warto te odrębne aspekty starożytnej łacińskiej liturgii zachować. 

To, co poprzednie pokolenia uważały za święte, świętym pozostaje 
i wielkim także dla nas, przez co nie może być nagle zabronione czy 
wręcz uważane za szkodliwe. Skłania nas to do tego, byśmy zacho-
wali i chronili bogactwa będące owocem wiary i modlitwy Kościoła  
i byśmy dali im odpowiednie dla nich miejsce. 

Papież Benedykt XVI
List do biskupów dołączony do motu proprio Summorum Pontificum, 2007

Nie chcąc umniejszać ich wartości, powiem po prostu, że lektura opra-
cowań FIUV nt. liturgii oraz refleksja nad nimi mogą każdemu —  
osobom duchownym i świeckim — służyć za doskonały przewodnik 
uczący, jak odnosić się do kwestii nierzadko kontrowersyjnych i jak to 
czynić w oryginalny i pełen szacunku sposób.

Arcybiskup Thomas Gullickson
nuncjusz apostolski na Ukrainie, z recenzji wydania angielskiego

Zdjęcie na okładce zostało wykonane podczas celebracji w Bazylice Św. Piotra  
w Rzymie w 2013 roku. Msza według tradycyjnego mszału została odprawiona  

dla delegatów Generalnego Zgromadzenia Międzynarodowej Federacji Una Voce.  
Fot. Joseph Shaw.


	okladka-1
	Tradycyjny-Mszal-Rzymski-opracowania-MFUV
	okladka-2

